## Friedrich Hoffstadt's

# Buthit AB CBUTH

das ist:

### Grundregeln des gothischen Styls für Künstler und Werkleute

fortgesetzt von

#### Dr. Friedrich Lange,

Professor in Marburg.

Mit zwei und vierzig Vorlegeblättern (worunter einige, zum Theil ausgeführte, Entwürfe) und einer Abhandlung über Geschichte und Restauration der deutschen Baukunst, nebst einem Wortverzeichnisse über deren Kunst= und Handwerks=Ausdrücke.

Siebente Lieferung.

Frankfurt am Main.

Verlag von Heinrich Keller. (Vormals S. Schmerber'sche Buchhandlung.)

1863.

<u>17</u> 45.566 Lfg. 4 unsaßte zunächst das Morgenland, wo sich die ältesten christlichen Basiliken befanden, da von hier aus das Christenthum über das westliche Europa sich verbreitet hatte. Auch die Architektur Ravenna's, des Hauptortes der mit Byzanz in lebhaftem Verkehre stehenden Küstenstrecken des adriatischen Meeres, wo schon S. Apollinaris, S. Petrus Schüler das Christenthum verkündigt hatte, blühte unter byzanztinischem Einflusse empor, und erstreckte ihre Einwirkung hinwieder auf das alte Rom.

Unter den frühesten Kirchenbauten des Morgenlandes, von denen uns eine Kunde geblieben, muß vor allen diejenige genannt werden, welche zu Jerusalem am Berge Sion auf der heiligen Statte jenes Hauses sich erhob, in dessen Soller der Erloser selbst das heil. Abendmahl eingesetzt hatte und worin auch die Apostel mit der ersten Christengemeinde sich häufig zur wiederholten Feier desselben versammelten (Apostelgesch. 1, 13; 2, 2; 2, 46 2c.). Schon Hieronymus \*) und Cyrillus, Bischof von Jerusalem \*\*), erwähnen ausdrücklich einer Kirche an dieser Stätte, welche als ältestes Vorbild eines christlichen Gotteshauses gelten darf. Der frankische Bischof Arkulf, welcher im 7. Jahrhundert die heiligen Orte des gelobten Landes besuchte und dem schottischen Monche Adamnan eine Beschreibung derselben diktirte, hat uns sogar einen Grundriß des zu seiner Zeit vorhandenen Gebäudes hinter= lassen, welches, wenn nicht das ursprungliche selbst, doch diesem auch im Falle einer Erneuerung ahn= lich, und wohl auf den Grundmauern desselben errichtet war. Diese Annahme wird durch die hochst alterthumliche Form des Grundriffes unterstützt, welcher in Uebereinstimmung mit der Vorschrift der apostolischen Constitutionen (II. 57) ein längliches Rechteck bildet ohne halbkreisförmige Apsis, mit dem Eingange an einer der langen Seiten. Diese einfache Saalform, welche auch die gleich unten zu erwähnende Bafilika zu Tyrus hatte, laßt sich, wie in diesem Falle, gewiß eher aus den Versamm= lungen der ersten Christen in Privathäusern, namentlich den einen Saal bildenden obern Stockwerken derselben, den Gollern, herleiten, als aus der antiken Basilikenform, welche im Driente erst spater eingeführt zu sein scheint. Dieselbe Anordnung und Grundform erblicken wir merkwürdiger Weise an den vielleicht altesten Resten christlicher Kirchen des nordlichen Abendlandes, welche sich auf Freland und den umliegenden kleineren Inseln noch vorfinden und von denen weiter unten die Rede sein wird. Die Verpflanzung dieser altesten Kirchenform in den fernen Norden erscheint meniger auffallend, wenn man bedenkt, daß diese Gegenden das Christenthum nicht über Rom erhielten, sondern wahrscheinlich direkt aus dem Driente.

Hatten die vor der Anerkennung und Förderung des Christenthums durch Constantin I. erbauten Kirchen nur das Bedürsniß eines Obdaches und Versteckes für die in Angst und Heimlichkeit zusammenkommenden Gläubigen befriedigt und war, wie bereits oben bemerkt worden ist, unter diesen Umsständen an das Aufkommen einer neuen christlichen Kunstrichtung nicht zu denken, so änderte sich schnell das Verhältniß, als nach dem Aufhören des blutigen Oruckes die in Privathäusern und über den Gräbern der Martyrer eingerichteten Betsäle (Martyrien, welche Benennung noch lange nachher zur Bezeichnung der Kirchen überhaupt diente) zu eng wurden, die immer wachsenden Schaaren der Christen aufzunehmen. Weite, von Säulen und Pfeilern getragene Hallen erhoben sich allerorts, namentslich an den Bischossissen, und wurden mit allem dem architektonischen und ornamentalen Schmucke versehen, welchen die aus der antik-heidnischen Kulturperiode übererbte Kunstfertigkeit nur liesern konnte. Dieses bezeugt recht auffallend die uns vom Bischos Eusebius von Casarea (hist. eecl. 10,

<sup>\*)</sup> Hieron. epist. 27. epitaph. Paulae.

<sup>\*\*)</sup> Cyrill. catech. 16, n. 2.

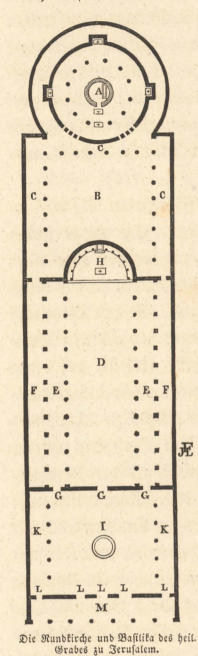
Zur Nachricht. Mit diesem Bogen beginnt die selbstständige Arbeit des Unterzeichneten, welchem der Verleger die Fortssetzung dieses Werkes übertragen hatte, nachdem der verdiente Verfasser desselben leider durch seinen allzufrühen Tod der Kunst entrissen worden war, ohne den fernern Text im Manuscript zu hinterlassen. Sine von demselben aufgestellte und unter den nachgelassenen Papieren vorgefundene Kapitelübersicht ist bei der Sintheilung des zu liesernden Inhaltes benutzt, so wie eine Unzahl zu der Fortssehung bestimmter, entweder schon geschnittener oder nur als Zeichnung vorhandener Holzschnitte an den geeigneten Stellen eingereiht worden. Außerdem ist der Unterzeichnete bemüht gewesen, sich der Tendenz und dem vorstehenden Inhalte dieses Werkes möglichst anzuschließen, so weit er dieses, ohne seiner Ueberzeugung zu nahe zu treten, thun konnte.

1 — 9) in der von ihm selbst gehaltenen Einweihungsrede überlieferte Beschreibung der gegen das 3. 315 vollendeten Basilika zu Tyrus in Phonizien, welche Bischof Paulinus statt der wahrend der Christenverfolgung unter Maximinus zerstörten kleineren Kirche erbaute. Ihre Grundform war lang= lich viereckt und umfaßte einen großen Mittelraum, dessen Fußboden aus einem kostbaren Marmor= mosaik bestand und der in bedeutender Sohe durch eine flache, aus Cedernstämmen vom Libanon ge= bildete Buhne bedeckt war. Un feinem obern Ende war durch zierlich geschnitte Holzgitter ein ben Laien unzugänglicher Raum abgesondert, welcher die Sessel der Kirchenvorsteher, die an diese sich anreihenden Banke der niedern Geistlichen und in deren Mitte den Altartisch selbst umschloß. Eine Apsis war nicht vorhanden, da die sonst so genaue und ausführliche Beschreibung ihrer nicht erwähnt, so daß die Basilika hierin die einfach alterthumliche Grundform wiedergab, von welcher die eben erwähnte Kirche des Berges Sion ein Beispiel lieferte. Zu beiden Seiten dieser Mittelhalle liefen Saulengange unter niedrigerem Dache hin, während über diesen nahe der Deckbuhne die Fensteröffnungen angebracht waren, welche mit kunstvollem Schnigwerk ausgefüllt, den großen Mittelraum erleuchteten. \*) Geräu= mige Ausbaue (Exedren), welche zum Aufenthalte der noch Ungetauften dienten, stießen zu beiden Seiten an das Hauptgebaude, in welches fie fich durch besondere Thuren offneten. Drei Pforten in ber dem Altarraum gegenüberliegenden oftlichen Wand, deren mittlere die zu beiden Seiten an Größe und reicher Verzierung durch bronzene Schilde mit Eisenbandern und durch Schniswerk übertraf. öffneten sich auf den weiten, mit schrag bedachten Saulengangen umgebenen, vierseitigen Vorhof, von welchem lettere durch niedrige Holzgitter zwischen den Saulen getrennt waren. Mit Brunnen ver= sehen, in denen sich die Eintretenden die Fuße waschen konnten, diente dieser dem Ganzen zur Zierde und den Katechumenen zum einstweiligen Aufenthalte während des Theiles des Gottesdienstes, dem sie noch nicht beiwohnen durften. Un der Oftseite dieses Vorhofes befanden sich die ersten Eingange, welche durch ihre Größe und Pracht die Blicke selbst der Nichtchristen auf sich ziehen mußten. Das Ganze umschloß dann eine Mauer zu sicherem Schutze gegen außen. So enthielt dieses erste größere Kirchengebaude, von dem wir Nachricht haben, schon alle Haupttheile eines christlichen Gotteshauses in derselben raumlichen Anordnung, wie sie durch die außere Gestaltung des Kultus bedingt, bis in die spätesten Zeiten im wesentlichen beibehalten wurde. Es mangelte nur noch die architektonische Ausbildung des zur Feier des heiligsten Symbols des Christenthums bestimmten Altarraumes, der, wenn auch im Innern bereits durch Gitter abgesondert, doch auch in der Gestaltung des Dberbaues beson= ders hervorgehoben werden mußte. Diese Aufgabe findet sich kurze Zeit darauf gelöst, und zwar bei dem umfangreichen Kirchenbaue, welchen der Kaiser Konstantin selbst auf Eingeben seiner frommen Mutter Helena durch den Vischof Makarios zu Terusalem in den Jahren 326 bis 336 über und vor dem Grabe des Erlosers errichten ließ, an der Statte, welche während aller Jahrhunderte des Christenthums das Ziel so vieler aufopfernden Bestrebungen und begeisterten Wunsche bildete. Bei der großen Bedeutung dieser architektonischen Unlage und dem Ginflusse, welchen sie lange Sahrhunderte hindurch auf die kirchliche Baukunst ausübte, wird der Versuch einer genaueren Darstellung hier um so mehr eine Stelle finden konnen, als mehrere in neuerer Zeit gemachte, welche sich nur auf die Beschreibung des Eusebius (vit. Const. lib. III. c. 33. segg.) stüßen, von Mißverständnissen nicht frei geblieben zu sein scheinen \*\*). Als eine fernere Quelle für unsere Anschauung von der altesten Gestalt der Unlage kann die Beschreibung gelten, welche der frankische Bischof Arkulf, der schon oben genannt

<sup>\*)</sup> Von Emporgallerien über ben Seitenhallen, welche man in mehreren neuern kunstgeschichtlichen Werken angeführt und baraus weitere Folgerungen gezogen findet, steht bei Eusebius kein Wort, und es scheint diese Annahme aus einem Misverständnisse bei Bunsen ("die Basiliken des christlichen Roms." S. 31) hervorgegangen zu sein, welcher die hier genannten obern "Zugänge des Lichtes" mit obern "Räume, die sich nach dem innern Sale öffnen," übersetzt. Auch fur die Annahme eines Querschiffes (Bunsen a. a. D. S. 32.) fehlt im Terte des Eusebius jeder Grund.

<sup>\*\*)</sup> Bergl. Zestermann, die antiken und christlichen Basiliken, Leipz. 1847, S. 143 f. Der gelehrte Berfasser ist namentlich durch den Grundirrthum zu einer theilweise ganz verkehrten Auffassung der Worte des Eusedius verleitet worden, daß er annimmt, die Grabhohle, von der Eusedius bei seiner Beschreibung ausgeht, liege östlich von der davor gedauten Basilika Constantins und diese westlich von jener, während doch aus den von ihm selbst (S. 142) richtig übersetzen Zertesworten — (τῷ γάρ καταντικού πλευρῷ τοῦ ἄντρου, ὁ δή πρός ἀνίσχοντα ηλιου εωρα, ὁ βασίλειος συνηπτο νεως) sich gerade das Gegentheil ergibt. Daher ist denn auch der von ihm zur Berdeutlichung entworsene Grundriß den Zertesworten nicht entsprechend, namentlich derselbe darin versehlt zu nennen, daß die Haupteingange an die verkehrte Seite neben die Grabkirche versetzt sind, welcher außerdem sonderbarer Beise eine viereckte Grundsorm statt der typischen runden gegeben ist. — Benn Schreiber dieses durch das Streben nach Bahrzheit bei diesem Widerspruche geleitet wird, so erkennt er dabei mit Dank die mannigsache Belehrung an, welche das genannte vortressliche, unsere

wurde, davon gemacht und sogar einen Grundriß von dieser und den anliegenden Kirchen auf einer Wachstafel entworfen hat, welcher in den Handschriften des Adamnanschen Buches wiedergegeben ist \*). Nach diesem und dem Texte des Eusebius ist der nebenstehende Grundriß entworfen. Nachdem Eusebius



die Ausschmuckung des über dem heil. Grabe errichteten Gebäudes, als des Hauptes der ganzen Bauanlage mit wenigen Worten berührt, ohne eine deut= liche Vorstellung von der Gestalt derselben zu geben, auf welche wir übrigens bei der Darstellung der byzantinischen Rundbauten wieder zurückkommen wer= den, fagt er weiter: "Von da schritt der Kaiser zur Anlage eines sehr weiten, unbedeckten Plages (B), deffen Boden er mit glanzenden Steinen pflafterte und ihn von drei Seiten mit Säulenhallen umgab. Denn an der vierten Seite, welche nach Sonnenaufgang und der heil. Grabhohle gerade gegenüber lag, schloß sich die Basilika (D) an, ein bewundernswerthes Werk, welches sich zu unermeßlicher Höhe erhob, und in Lange und Breite sehr weit ausdehnte. Mit vielfarbigen Marmorplatten war das Gebäude inwendig überzogen; den Schmuck der Außen= wande bildeten aber die glatt bearbeiteten, fest ineinander gefügten Steine, welche in ausgezeichneter Schönheit einer Marmorbekleidung nicht nachstanden. Zu siche= rem Schutze gegen die Winterschauer war das Dach von außen mit Blei gedeckt. Die inwendige Decke aber, aus geschnitten Fullungen zusammengesetzt, welche mit den fest aneinander gefügten Tafeln gleich einem weiten Meere sich über das ganze königliche Haus ausspannten, war mit reinem Golde überzogen und erfüllte die ganze Bafilika gleichsam mit eigenem Lichtglanze. Zu beiden Seiten ber Basilika, und zwar in beren ganzer Lange erstreckten sich doppelte Saulengånge (E, F), welche sowohl auf der Erde standen, als sich in der Hohe über jenen erhoben (d. h. doppelte Saulenhallen standen zu beiden Seiten in zwei Stockwerken übereinander), deren Decken ebenfalls von Golde glanzten. Die zunachst am Mittelraume hinlaufenden Sallen (E) ruhten auf machtigen Saulen, während die hinter diesen befindlichen (F) von reich geschmückten Pfeilern ge= stütt wurden. Drei nach Osten schauende, schon angeordnete Thuren (GGG)

nahmen die hereinstromende Menge auf. Diesen Thuren gerade gegenüber (d. h. an der dem heil. Grab und dem davor liegenden, oben beschriebenen freien Plate zugewendeten Seite) lag die halbkreisfor= mige Apsis (H), das Haupt des ganzen Baues, welche bis unter das Dach der Basilika emporstieg. Sie war von zwolf Saulen, nach der Zahl der Apostel unseres Heilandes (inwendig) umstanden, deren Knäufe mit mächtigen silbernen Bechern (welche also die kelchförmigen Körper der Säulenkapitale bildeten) geziert und vom Kaiser als schönste Gabe dem Herrn dargebracht waren. Schritt man nun von da wieder zu jenen Eingangen, welche vor dem Tempel lagen, vor, (d. h. von der westlichen, dem beil. Grabe zugekehrten Tribune nach den gegen Often gelegenen Haupteingangen), so hatte derselbe wieder einen freien Plat (I) dazwischen angeordnet. Es befand sich namlich an diesem Orte ein erster Worhof (zum Unterschiede von dem oben erwähnten, zwischen der Basilika und der Grabesrotunde gelegenen freien Plate) mit Saulengangen (K) zu beiden Seiten, worauf zulett die Thuren (L, L, L) bes Worhofes folgten. Nach diesen kam, auf die Mitte des daselbst befindlichen Marktes stoßend, die prachtvoll geschmückte Vorhalle des Ganzen (M), welche den auswendig Herumwandelnden einen Stau= nen erregenden Vorbegriff der innern Herrlichkeit beibrachte." Der nebenstehend entworfene Plan wird diese Wort fur Wort der des Eusebius folgende Beschreibung naher erlautern. Die Nichtigkeit der= felben in der Sauptsache, namentlich in der Grundform und gegenseitigen Stellung der Sauptgebaude,

Anschauungen von einem so wichtigen Theile bes Gebiets ber Runstgeschichte auf eine neue, hohere Stufe hebende Werk ihm gewährt hat. Auch um vor- liegendes Buch, so weit es noch bei Lebzeiten Hoffstadt's erschien, hat sich der Verfasser obengenannter Schrift durch vielfache Beruckstichtigung besselben bei seiner Arbeit verdient gemacht, indem dadurch manche Angaben berichtigt und beleuchtet worden sind.

<sup>\*)</sup> Aelteste Ausgabe bieser schon von Beda zu seinem Buche: "De locis sanct." benutten Schrift von Jakob Gretser, Ingolstadt, 1619. Eine bessere mit Aussullung ber Lucken in ersterer nach einem vatikanischen Cober von bem berühmten Mabillon, Venet. 1734.

möchte durch dessen Uebereinstimmung mit dem Plane Arkulfs verbürgt werden. Freilich war nicht lange vor dem Besuche des letztern der Bau Konstantins im Juni 614 von dem Perserkönig Kosroes II. durch Feuer verwüstet worden. Doch hatte sie der den gefangenen Patriarchen Zacharias vertretende Abt Modestus alsbald wiederhergestellt und der Kalif Dmar sie und die andern Heiligthümer der Christen bei seiner Einnahme Zerusalems 637 verschont, so daß Arkulf bald darauf die ausdrücklich sogenannte Basilika Konstantins auf ihrer alten Stelle östlich von der heil. Grabrotunde und den zwischen ihnen liegenden freien Platz wie früher vorfand. Nur waren seitdem an der Südseite der letztern zwei neue Kapellen, die ecclesia golgathana und die Kapelle der heil. Jungsrau hinzugekommen. Gerade so fand sie noch 870 der fränkische Monch Bernhard, der die Richtigkeit der Darstellung Arkulfs ausdrücklich bestätigt\*)

Von den unter Konstantin im Drient erbauten Kirchen ist hier auch die schon oben S. 267 er= wähnte Basilika zu Bethlehem aufzuführen, welche dessen Mutter Helena grundete. Sie wurde jedoch gegen 716 von der Kaiserin Eudokia, der Gemahlin Theodosius III. umgebaut, aus welcher oder einer noch spåtern Periode offenbar der vielgegliederte, durch ein Querschiff mit Seitentribunen, so wie durch vierseitige Seitenkapellen neben der Haupttribune ausgezeichnete Chorbau herrührt. (S. den Grundriß bei Agincourt Tafel XXVII, 5 und Taf. LXXIII, 23.) Das Langhaus zeigt dagegen den altesten Bafi= likenstyl; es wird von 48 in vier Reihen aufgestellten Marmorsaulen in funf Schiffe getheilt, auf deren korinthischen Knäufen ein gerader Architrav aufliegt, über dem die obern Seitenwände des Mittel= schiffs emporsteigen. Wahrscheinlich war dieses auch bei den vorherbeschriebenen Basiliken zu Tyrus und Jerusalem der Fall, wenn auch Eusebius sich darüber nicht ausspricht. Nach den Berichten neuerer Reisenden ist dieser Architrav von Holz, wie er es auch schon im 15. Jahrhundert war, als der Prediger= monch Fabri aus Ulm das heilige Land besuchte. (S. dessen Evagatorium I. p. 469.) Nach dessen aus= führlicher Beschreibung waren die Mauern des Mittelschiffs über den Saulen bis zu den Fenstern mit Mosaiken geschmückt, wie San Marco zu Benedig, und auch die andern Wande waren es entweder mit Mosaiken oder mit Marmor. Die runde Apsis hatte viele Fenster über denen auswendig ein Umgang hinlief, was freilich auf eine spåtere Zeit der Erbauung zu deuten scheint. Das Dach war mit Blei gedeckt, doch entbehrte die Kirche einer Deckbuhne, und Fabri vergleicht sie in dieser Beziehung mit den Basiliken Roms. — Auch die Kirche des St. Katharinenklosters am Verge Sinai, welche gleich= falls die h. Helena gegrundet haben soll, wird als eine sehr alterthumliche Basilika dargestellt, deren Langhaus zwolf in zwei Reihen aufgestellte Granitsaulen von verschiedener, doch meist korinthischer Ordnung, über benen sich indessen schon Bogen wolben, in drei Schiffe theilen, von denen das mitt-Iere verhaltnismäßig sehr breit ist. Un dieses schließt sich die machtige Apsis in Halbkreisform an, in welcher sich zu beiden Seiten der im Hintergrunde aufgestellten Kathedra die Banke der Geistlichen herumziehen, während der Altar frei davor steht. (S. den Grundriß bei Agincourt Taf. XXVII, 4 und Abbildungen bei Pococke in seinem oben erwähnten Werke). Dieser Altarraum ift vom Langhause durch einen Lekter getrennt, deffen Formen jedoch auf eine spåtere Periode deuten. Un ber Vorderseite der Basilika liegt ein schmaler Narther, während auch längs der Seitenmauern verschie= dene Seitengemächer und gegen Often eine mit einer kleinen Apfis versehene Kirche mit Nebenkapellen dieselbe rings einschließen. Lettere, in welcher sich die Stelle befindet, wo der von Moses erblickte bren= nende Dornbusch gestanden haben soll, wurde von Kaiser Justinian 528 erbaut (Fabri a. a. D. S. 499), und es mogen auch die andern Nebenraume von einer durch ihn bewirkten Erneuerung herrühren. Man liest dessen Namen nach Pococke an den Balken des von Cypressenholz gebildeten Daches, so

<sup>\*)</sup> Mabillon, Act. SS. Ord. S. Bened. saec. 3. pars 2. Tom. IV. pag. 472 seqq. — Leiber wurden gegen 1010 sammtliche Gebäube ber heil. Grabkirche von dem fanatischen Kalifen Haken Ibn Rilla von Grund aus zerstört und hierauf nur ein nothdurftiges Bethaus dis zum Jahre 1048 über dem h. Grabe errichtet, welches die Kreuzsahrer nebst der kleinen, abgesonderten Golgathakapelle bei der Eroberung Jerusalems 1099 vorsanden. Nachdem diese die Rundkirche über dem Grabe Christi sofort wieder hergestellt hatten, erdauten sie gegen Ende des 12. und zu Anfang des 13. Jahrh. endlich die Kirche in der Gestalt, wie sie sich in den Hauptmassen bis heute erhalten hat, indem sie an der Stelle des frühern freien Plazes einen geräumigen Chor für ein dazu fundirtes Chorherrnstift aufführten. Dieser stößt unmittelbar an die Notunde, welche mit demselben durch Wegnahme eines Theiles der Umfassungsmauer und des innern Saulenkreises zu einem Ganzen verbunden wurde. So schildert diesen Umbau der gleichzeitige Bericht eines Augenzeugen. Eine aussührlichere Darstellung der heil. Grabkirche und aller Beränderungen welche dieselbe im Laufe der Zeiten erlitten, hosst der Schreiber dieses an einem andern Orte geben zu können.

wie das Bild seiner Gemahlin Theodora in Mosaik über der gleichfalls mit Mosaiken verzierten Haupttribune zu sehen ist. Aus der Zeit Justinians soll auch die Verklärungskirche des Berges Thabor, eine einfache Basilika, herrühren.

inen hochst alterthumlichen Charakter zeigen auch einige koptische Basiliken, von denen die eine, welche wegen des Architravs über den Saulen des wohl ältern Mittelschiffs (abgebildet bei Pococke I. Taf. 71. p. 380) merkwürdig ist, schon oben Erwähnung fand. Dieselbe ist zwar außen rechtwinkelig geschlossen, hat aber im Innern außer der mittleren Tribune noch zwei Seitentribunen, und dergleichen ebenso in der Borhalle, welche sammtlich mit Bandsaulen besetz sind, zwischen denen sich in der Borhalle außerdem noch kleine Nischen besinden. Diese reiche Entsaltung deutet aber auf eine bereits vorgerückte byzantinische Periode. Sinen ähnlich ausgebildeten Styl zeigt die bei Pococke I, 44, p. 179 abgebildete fünsschissische Basilika mit korinthischen Saulen zu Erment, dem alten Hermonthis, in Aegypten. Auch hier sind die Langhauswände und die Tribune mit Halbsäulen besetz, zwischen denen sich Nischen besinden. Der Eingang besindet sich in einer Art Gegentribune, eine Anordnung, welche wir weiter unten als eine charakterisirende Eigenthumlichkeit des verkümmerten Kirchenbausschließ der Neugriechen kennen lernen werden.

uch in Konstantinopel waren mehrere Kirchen in Basilikenform errichtet, von denen jedoch keine mehr vorhanden ift. So erbaute Konftantin daselbst drei bedeutende Kirchen zu Ehren der Weis= heit, der Kraft und des Friedens des Heilandes, S. Sophia (der erste Bau), S. Dynamis und S. Irene, von deren ersten beiden bestimmt angegeben wird, sie seien in langlicher Grundform (δρομίχως) erbaut gewesen, ebenso eine vierte des h. Agathonikus. Dieselbe Grundform hatte die vom Kaiser Zusti= nian I. zu Anfang des sechsten Jahrhunderts erneuerte Marienkirche in den Blachernen (Procop. de aedif. Justiniani lib. I. c. 3.), dann die des h. Polyoctus bei der Stadt, von der Gregor von Tours (Glor. mart. lib. I. c. 103) meldet; beide hatten Balkendecken und geradlaufende Saulenreihen. Glucklicherweise haben sich statt deren einige Beispiele byzantinischer Basiliken nebst andern Denkmalen aus der Bluthezeit der byzantinischen Kunst in Ravenna und an den benachbarten Kusten des adriatischen Meeres mehr oder weniger im ursprünglichen Zustande erhalten, deren hohes Alter nach neuerer Forschung\*) für unzweifelhaft gilt. Dieser Ort empfand vor allen anderen Italiens den byzantinischen Einfluß, welcher dann von dort aus auch in weitern Kreisen wirkte. Als die alte Weltbeherrscherin Rom in Folge der Einfalle germanischer Bolker den Kaisern keinen sichern Sitz mehr gewährte, verlegte diesen Honorius um 404 nach Ravenna, dessen Lage die Hulfe der weniger angefochtenen oftlichen Salfte des romischen Kaiserstaats naher brachte und im außersten Falle durch den befestigten Hafen der nahe= gelegenen Kuftenstadt Classis die Flucht sicherte. Auch seine Nachfolger wohnten hier bis zum Sturze des abendlandischen Kaiserthums; dann schlug Theodorich der Sstgothe seinen Six auf in dieser Stadt, welche endlich, als unter Justinian die byzantinische Herrschaft in Italien wieder zur Geltung kam, die Hauptstadt des byzantinischen Statthalterthums, des Exarchats, wurde. Die Einnahme Dberitaliens durch die Langovarden machte auch diesem ein Ende; Ravenna verlor seine Bedeutung und verödete immer mehr, so daß es schon unter Karl dem Großen die Mosaiken seiner leerstehenden Gebaude zu andern Bauwerken hergeben mußte, während die Hafenstadt Classis endlich ganz zur Bufte wurde. — Verglichen mit den oben geschilderten morgenlandischen Basiliken, bei denen theils urchristliche Motive vorherrschten, wie in der Kirche am Berge Sion und der zu Tyrus, theils eine Erinnerung an den altromischen Styl in den geraden Architraven, wahrend nur die Basilika vor dem h. Grabe in der Unlage von Emporen ein entschieden byzantinisches Element aufwies —, zeigen die Basiliken Ravennas den byzantinischen Styl bereits in bestimmter Ausprägung. Hierher ist wesentlich zu rechnen, daß die Saulenreihen der Schiffe im Gegensatz auch zu den altern romischen Basiliken durchgehends nur Bogenstellungen tragen, eine Anordnung, welche zuerst etwas größere Intercolumnien, und dann die Entstehung eines den byzantinischen Styl besonders charakterisirenden neuen Gliedes über den Saulen=

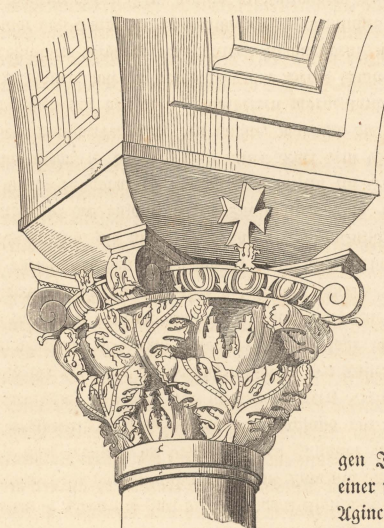
<sup>\*)</sup> Die altchriftlichen Bauwerke von Navenna vom funften bis zum neunten Sahrhundert von Alex. F. von Quaft. Berlin, 1842.

kapitellen herbeiführte. Lettere, in der Regel korinthischer oder sogenannter romischer Ordnung, boten durch ihre überzierlichen, ausgeschnittenen Deckplatten einen verhaltnismäßig nur kleinen Flächenraum dar, um, wie es bei derartigen Bogenstellungen erfordert wird, die Anfange zweier über den Saulen zusammenkommender Bogen zu unterstüßen. Man war daher genothigt, diesen nur eine geringe Span= nung zu geben, um die bei weiteren Bogenöffnungen konstruktiv bedingte größere Lange der Bogen= steine zu vermeiden. Ebenso konnte die Starke der auf ihnen ruhenden Mauern des Mittelschiffs ein gewisses beschränktes Maaß nicht überschreiten. Die ungeheuere Last dieser hohen Mauern concentrirte sich somit auf einzelne kleine Flachen, und es mußte dieses bei dem Umstande, daß man jene gewöhn= lich aus einem weichen Materiale, Backstein, aufführte, bald zu traurigen Erfahrungen führen.\*) Aber auch in afthetischer Beziehung machen die winzigen Bogen auf den nahe an einander gerückten mach= tigen Saulen eine hochst schlechte Wirkung, indem die hinzukommende Hohe der Bogenöffnung die Säulenweiten scheinbar noch verkleinert, wie man sich beispielsweise durch einen Blick auf die Bogen= stellungen der St. Paulsbafilika zu Rom überzeugen kann, obgleich hier die Intercolumnien doch etwas weiter sind, als die Alten sie bei horizontalen Architraven in der Regel zu nehmen pflegten. Um diesen Uebelstand zu heben, die Vortheile der Bogenkonstruktion geltend zu machen, und dadurch bei Vermehrung der lichten Weite des Innern auch eine Anzahl kostbarer Saulen zu ersparen, mußte auf ein Mittel gedacht werden, durch ein Zwischenglied die Lagerflache fur die Bogen und diese so= mit ebenfalls vergrößern zu können. Man erreichte dieses durch den nach oben sich erweiternden, mit der Saule aus gleich hartem Materiale gebildeten Kampferaufsat, der sich am besten mit einer abge= stumpften, verkehrt gestellten Pyramide vergleichen laßt. Ohne Zweifel war dieses ein bedeutender Schritt weiter, der für die Entwickelung der christlichen Kirchenbaukunst von unberechenbaren Vortheilen sein mußte. Doch blieb die byzantinische Kunft bei der bloß konstruktiven Gestaltung dieses neuen Gliedes stehen, ohne es durch geeignete Gliederung mit der dasselbe tragenden Saule in Harmonie zu brin= gen oder kunstlerisch mit dieser zu verschmelzen und so auf den Pfeiler — die allein passende Stuße für eine Gewölbekonstruktion — hinzuleiten, wie es spåter dem romanischen Style vorbehalten blieb. Nur mit einem erhaben gearbeiteten Kreuze oder einem Monogramm auf der Vorderseite verziert, bildet dieser plumpe Steinblock stets einen unangenehmen Kontrast sowohl mit dem zierlichen Knaufe darunter, als mit der Bogeneinfassung und der von dieser getragenen mosaikbekleideten Wand dar= über. — Die alteste Basilika zu Ravenna, von der sich aber nur die zwei und zwanzig marmornen Saulen des Langhauses nebst den von ihnen getragenen Bogen erhalten haben, ist die des h. Johannes des Täufers, von der Schwester des Honorius, der durch ihre merkwürdigen Schicksale berühmten Galla Placidia, bald nach 425 erbaut. Bemerkenswerth ist an diesen wie überhaupt an den alteren Beispielen die Form der Blatter an den Saulenknaufen, welche mit ihrer scharfen, strengen Bildung sich weit mehr dem altgriechischen als dem romischen Style verwandt zeigen. Dasselbe gilt von den wenig jungern Basiliken der h. Agatha (Agincourt a. a. S. T. LXXIII, 3) und der des h. Petrus (spåter S. Francesco); auch die wahrscheinlich unter Theodorich erbaute ursprünglich arianische Basilika S. Theodoro zeigt ganz den altern byzantinischen Charakter. Dabei macht sich die durch die neue Konstruktionsweise gestattete Erweiterung der Intercolumnien schon in so weit bemerklich, daß deren vier oder funf auf die Breite des Mittelschiffs kommen, während vergleichungsweise bei den altern Basiliken Roms, z. B. bei S. Paolo fuori le mura und S. Maria maggiore die Breite der Mittel= schiffe etwa sechs\*\*) Intercolumnien gleich ist. Eine noch reichere Entwickelung der byzantinischen Bau= weise zeigt die mit Ausnahme der Apsis noch wohl erhaltene Basilika S. Martini, wegen ihrer prach= tigen Deckbuhne in coelo aureo, jest S. Apollinare nuovo genannt, welche Theodorich in der Nähe seines Pallastes für den arianischen Kultus erbaute. Auf 24 Marmorsaulen mit korinthisirenden Knaufen erheben sich über den zierlich kassettirten Bogen die mit prachtigen Mosaiken verzierten Mauern

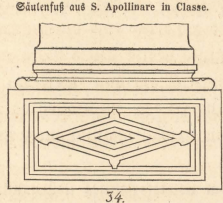
<sup>\*)</sup> Eine folche machte man bei einem bem Schreiber biefes bekannten Kirchenbaue noch vor wenigen Jahren, wo die zu schwachen Unfange ber Bogenstellungen von der obern Laft zerbruckt wurden, so daß das Gebaude noch vor der Bollendung theilweise zusammenfiel.

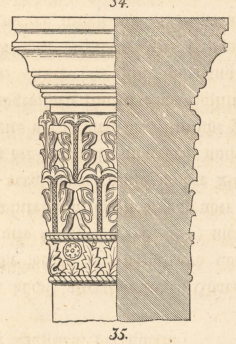
<sup>\*\*)</sup> Bei ber alten Basilika bes heil. Petrus zu Rom, welche bem jetigen S. Petersbom Platz machen mußte, waren die Intercolumnien verhalt= nismäßig noch enger.

des Mittelschiffs, welcher Schmuck jedoch erst spåter hinzukam, als der Bischof Agnellus um die Mitte des sechsten Jahrhunderts die Kirche für den katholischen Gottesdienst einrichtete. Namentlich im Aeußern zeigt sich jedoch ein Fortschritt im Vergleich zu den kahlen, gesimslosen Außenflächen der römischen Basiliken. Den Säulen des Innern entsprechend treten Pfeiler hervor und stügen eine Neihe Arkaden, welche ohne Unterbrechung längs der Mauern fortläuft. Die dadurch gebildeten Felder sind kast ganz



Kapitell und Kämpferauffat aus ber Basilika S. Apollinare in Classe.





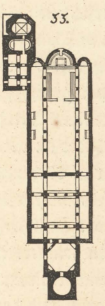
von den, dem altern Basilikenstyle angemessenen großen Fensteroffnungen ausgefüllt, die hier jedoch meist spåter verengert oder ganz vermauert sind. Die Kampfer und Gesimse sind ganz einfach durch vortretende Schichten von Backsteinen gebildet, mah= rend das Dachgesims noch außerdem durch Schich= ten übereck gelegter Backsteine, welche aus = und ein= springende Winkel, und dadurch einen bunten Wechsel von Licht und Schatten erzeugen, hervorgehoben ift. Ganz ahnlich findet sich diese Gliederung der Außen= flåchen an der schon genannten Basilika S. Agatha so wie an der unter allen am besten erhaltenen, 549 eingeweihten Basilika S. Apollinare in Classe (in der oben erwähnten, jest wusten Hafenstadt), deren Tribune, obgleich innen rund, außen polygonisch ge= bildet ist, was sich ganz so an der Apsis von S. Vitale zu Ravenna findet, und auch an der leider im vori=

gen Jahrhundert zerstörten alten Hauptkirche von Ravenna, einer funfschiffigen Basilika, vorkam (S. den Grundriß bei Agincourt a. a. D. T. LXXIII, 21.). Diese Eigenthumlichkeit, fo wie überhaupt die beschriebene Außendekoration erinnert an Motive, welche spåter in åhnlicher Weise im entwickelten roma= nischen Rundbogenstyl des Abendlandes hervortreten und dort weiter ausgebildet werden. Das Blatterwerk an den Kapitellen von S. Apollinare zeigt übrigens in seiner manierirten, von der antiken und der an den altern Ravennater Denkmalern ganz abweichenden Bildung, in der sich nicht eine Spur von Natur= gefühl kund gibt, die spåtere Entwickelung des byzantinischen Styls. Die ausgeschnittenen Deckplatten mit den vier kleinen Schnecken und dem niedrigen Gierstab darunter erinnern zwar an das romische Kapitell, doch vernichten die breitgezogenen, ruckwarts umgekniffenen Blatter, die in zwei Reihen den Becher des Kapitells umgeben, jede Aehnlichkeit \*). Nebenstehend unter Figur 34 find die eigenthumlichen Fußgestelle der Saulen nebst der durch die Last der Saule und des obern Bandes scheinbar zusammengedrückten Basis dargestellt. Die Kapitelle der Wand= pfeiler, von denen Figur 35 ein Bruchstuck nebst Profil darstellt (v. Quaft a. a. D. Zaf. IX. Fig. 4.), sind hoher und haben statt des besprochenen plumpen Kampfers über den Saulen eine reich= gegliederte Deckplatte. Die Blåtter, obgleich ebenfalls ganz leb= los, unterscheiden sich von jenen dadurch, daß sie flach anliegen, dagegen haben sie mit jenen die starken dort punktirten, hier diamantartig gearbeiteten Blattrippen gemein. Um Aeußern

<sup>\*)</sup> Gang gleiche Rapitelle tragen bie Caulen, welche fich an ber Salle am Markte zu Ravenna finden.

von S. Apollinare ist die dem Gebäude nicht zum Schmuck gereichende Vorhalle zu erwähnen, welche sich vor der ganzen Vorderseite desselben hinzieht und noch über diese hinaus zu beiden Seiten vortritt. Bei ihrem großen Umfang und ihrer in die Augen fallenden Stellung ist der an ihr vorwaltende Mangel einer architektonischen Ausbildung um so empfindlicher. Sie vertritt übrigens den Narther der byzantinischen Kirchen, an den auch ihr älterer Name, Ardica, erinnert. Zur Seite der Basilika und ohne alle architektonische Verbindung mit derselben erhebt sich ein Glockenthurm von runder Grundsorm, welche auf Navenna beschränkte Sigenthümlichkeit sie mit den andern dortigen Vasiliken gemein hat. Von diesen Thürmen wird aus technischen Gründen eine spätere Entstehung vermuthet (v. Duast a. a. D. S. 37); unten wird gezeigt werden, daß die Anlage solcher steinernen Glockenthürme überhaupt einem spätern Zeitalter angehört.

uch die Kirchenbauten der benachbarten Kusten des adriatischen Meeres empfanden den Einfluß byzantinischer Kunst. Der Dom von Triest soll in seiner ursprünglichen, dem Anfange des fünsten Jahrhunderts angehörenden Anlage eine Basilika mit drei Tribünen gebildet haben. Letztere Anordnung, welche den Navennater Kirchen noch sehlt, wird besonders bei den spätern byzantinischen Kirschen vorherrschend und verdankt ihre Entstehung nicht dem Bedürsnisse der Aufstellung mehrerer Altäre,



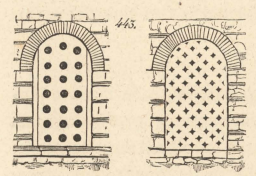
wie es im spätern romanischen Style des Abendlandes der Fall war, sondern die Nebenapsen vertreten die Stelle unserer Sakristeien, indem sie zur Ausbewahrung der Kirchengefäße und Gewänder dienen (daher ihr Name Steuophylakion und Diakonikon oder Proskomide). Ein noch wohlerhaltenes Muster dieser Anordnung, ist ferner die Kathebrale von Parenzo in Istrien (f. den Grundriß in nebenstehender Fig. 33), welche unter Zustinian um 542 erbaut sein soll. Bogen wölben sich über den Säulen des Langshauses und die mit Mosaiken verzierte Haupttribüne enthält noch die bischösliche Kathedra mit den Priesterbänken zu beiden Seiten. Die Anordnung der Tauskirche an der der Westfront gegenüber liegenden Seite des mit Portiken umgebenen Vorhoses ist sehr glücklich zu nennen und fand sich eben so bei einer der ältesten Kirchen Deutschlands, der des Klosters Fulda, während auch die Kathedrale zu Torcello auf einer Insel bei Venedig (s. den Grundriß bei Agincourt a. a. D. Tas. XXV, Fig. 29) eine ähnliche

Verbindung zeigt.

wine der altesten Basiliken des übrigen Staliens, an welcher sich byzantinische Motive vorfanden, war die zu Nola in Campanien, welche der heil. Paulinus, als er gegen Ende des vierten Jahr= hunderts Bischof daselbst geworden, an eine schon vorhandene des h. Felix anbaute. Nach der Beschreibung, welche der Erbauer davon in seinen Briefen und Gedichten gibt, stieß sie mit ihrer Tribune an die der altern Kirche\*) und befand sich mit letterer unter einem Dache. Sie war demnach nicht nach Often gerichtet, wie die Mehrzahl der chriftlichen Kirchen seit der altesten Zeit, sondern nach Westen. Den drei Eingangen an der Oftseite entsprechend war sie auch im Innern durch drei mit Gittern ver= sehene Deffnungen, Transennen, mit der alten Kirche verbunden. Die reich mit Mosaiken verzierte Haupttribune hatte noch zwei kleinere Nebenapsiden, die nach byzantinischer Sitte zu Sakristeien dienten. Doppelte Säulenreihen zu beiden Seiten des Hauptschiffes, und zwar, wie es scheint, nicht neben son= dern in byzantinischer Weise über einander aufgestellt, trugen Bogen und über diesen die hohen, mit Fenstern durchbrochenen Seitenwande, welche die reiche Felderdecke oben abschloß. Langs der Umfassungsmauern der Seitenschiffe waren je vier Raume zu beiden Seiten angebaut, ahnlich wie an der oben beschriebenen Basilika des Berges Sinai, welche zu stiller Andacht und außerdem zu Begräbniffen der Frommen bestimmt waren. Auch die ältere Kirche wurde von ihm prachtvoll erneuert und vor den Eingangen beider Basiliken zwei mit Portiken umgebene Atrien angeordnet.

<sup>\*)</sup> Diese Annahme scheint dem Wortlaute der Beschreibung angemessener, als die Vermuthung Zestermann's (a. a. D. S. 149) nach welcher sie in einem rechten Winkel an die altere Kirche angebaut gewesen ware, was schon wegen der dicht neben dieser gelegenen drei andern Basiliken, von denen Paulinus (Poema 25. und 26.) schreibt, nicht wohl moglich war.

n Rom machte sich der byzantinische Ginfluß erst spåter und im Ganzen nur sehr schwach geltend. Die Masse altromischer Gebäude, deren Trummer das Material zu allen verzierten Bautheilen hergeben mußten, war zu überwiegend, als daß man zur Bildung neuer Conftruktionen und Kunst= formen Veranlassung gehabt hatte. Nur die Basiliken S. Lorenzo fuori le mura und S. Agnese an der Via Nomentana — erstere um 580, lettere 626 erbaut — lassen in der Anordnung von Empor= hallen ein byzantinisches Element erkennen. Die unteren Saulenreihen von S. Lorenzo, welche durch die spåter hinzugekommene Unlage einer Krypta weit über die Halfte im Boden stecken, sind mit Gebalken überdeckt, die auf hochst rohe und wuste Weise aus Bruchstucken verschiedener antiken Gebaude zusammen= gesetzt sind. Die obern kleineren Saulen haben über ihren korinthischen Kapitellen sehr schwerfällige ungegliederte Kampferauffage, auf denen die Arkaden ruhen, welche die obere Fensterwand des Mittel= schiffs tragen. Eigenthumlich und an die altromischen Gerichtsbasiliken erinnernd ist es, daß diese obern und untern Saulenhallen auch an der ehemaligen Eingangsseite herumgeführt find. In der ersten Salfte bes dreizehnten Jahrhunderts wurde ein neues, weit größeres Langhaus an die Oftseite der Basilika angebaut, die Apfis hinweggebrochen und das alte Langhaus durch Vermauerung seiner Vorhalle und Portale in das Sanktuarium der so vergrößerten Kirche verwandelt, so daß diese jest die Eingange gegen Often hat und die mosaikverzierte Vorderseite des alten Triumphbogens ruckwarts in den Chor



sieht. Ueber diesem Bogen befinden sich noch die alterthumlichen, mit durchbrochenen Marmorplatten ausgefüllten Fenster, wie sie nebenstes hend abgebildet sind und wie sie noch in der Pseilerbasilika San Vincenzo alle tre kontane zu Rom vorherrschen. Die Basilika S. Agnese gleicht ganz dem ältern Theile der ebenbeschriebenen und namentlich auch darin, daß die Säulenreihen, welche in beiden Stockwerken Bogen und diese im oberen gleichfalls über schweren Kämpferaussähen tragen, auch

an der schmalen Westseite herumgeführt sind. (S. Nisse dieser Kirche bei Agincourt, T. VIII, 7. und besser bei Gutensohn und Knapp T. XVI bis XVIII; von S. Lorenzo ebendaselbst T. XII und XIII.) Obere Säulenhallen zeigt auch die in ihrer jezigen Gestalt zu Anfange des zwölften Jahrhunderts erbaute Basilika dei SS. Quattro Coronati. Man könnte hier auch die Basiliken Roms aufführen, welche durch die Anordnung zweier Nebenapsen an die gleiche byzantinische Einrichtung erinnern. Da letzere jedoch nicht zu Sakristeien nach byzantinischem Brauche, sondern augenscheinlich zur Aufstellung von Nebenaltären bestimmt sind, so verrathen jene schon hierdurch ihre spätere, nachträgliche Entstehung, indem die ersten christlichen Jahrhunderte dis gegen Ende des sechsten sich mit nur einem Altare in jeder Basilika begnügten. Sie werden daher besser mit den spätern Basiliken Roms und des übrigen Italiens bei der Schilderung der folgenden Stylperioden Erwähnung sinden.

#### B. Byzantinischer Styl. Kuppelbau.

m letten Abschnitte ist gezeigt worden, daß die byzantinische Kunst auch die Basilikensorm aufsnahm und derselben durch innere konstruktive Begründung und weitere Ausbildung ein eigensthümliches, dem Geiste des Christenthums angemessenes Gepräge aufdrückte. Auch für die spätere Zeit sehlt es nicht an einzelnen Beispielen der Anwendung dieser Form und es ist namentlich die in Trümmern liegende Basilika zu Seleucis, deren Grundriß an S. Maria auf dem Kapitol zu Köln erinnert, deren Huseisendsgen aber auf spätere Jahrhunderte deuten, — dann serner die Basilika S. Demetrius zu Salonica (Salonichi), jest eine Moschee, über deren weißen Marmorsäulen, welche das Langhaus in drei Schiffe theilen, sich noch eine obere Frauengallerie erhebt — zu rechnen. Es wirkten indessen mancherlei Ursachen zusammen, daß diese einfach erhabene Gestaltung, welche dem Geiste und den Beschürssischen Kultus gleich zusagte und den Keim einer christlich abendländischen Kirchensbaukunst in sich trug, auf byzantinischem Boden nicht recht heimisch werden konnte. Man hat darunter,

als vorwaltend den Mangel an Bauholz im Driente geltend gemacht \*), welcher die Basiliken mit ihren langgestreckten Dachungen und Felderdecken weniger empfohlen habe. Doch wohl mit Unrecht, da ein solcher Mangel in einem Staate, welcher die noch jest unermeßlichen Walder an der Nordkuste Klein= asiens umschloß, bedeutende Flotten unterhielt und, wie wir spåter sehen werden, sogar die schwersten Baustoffe weit zu Schiffe versandte, wenigstens bei bedeutenderen Bauwerken kaum in Betracht kom= men konnte.\*\*) Das Bestreben, Holzdecken zu vermeiden und sie durch Gewolbe zu ersetzen, erscheint vielmehr innig verwandt mit der schon oben bezeichneten Richtung nach immer vollständigerer Besei= tigung des von Saulen getragenen Gebalks, welche Architekturform das Grundprincip der antiken Styl= arten gebildet hatte, mochte nun ein feineres Gefühl für die Bedeutung der Formen oder bloß der auf dem Boden von Byzanz fühlbare Mangel an antiken Architekturfragmenten, die man, wie in Rom, zur Aufführung neuer Gebäude hatte verwenden konnen, dabei zu Grunde liegen. Wie dem auch sei, die Durchführung einer reinen Steinkonstruktion, wenn auch vorerst nur in statischer Beziehung ohne kunstlerische Durchbildung, muß als das Hauptverdienst der byzantinischen Kunst und als ein großer Fortschritt bezeichnet werden, namentlich wenn wir einen vergleichenden Blick auf die zunächst vorher= gegangene Baukunst der Romer werfen, bei welcher die schwerfälligen Bogen und Gewolbe in unor= ganischer Weise entweder auf den Saulengebalken ruhen oder von einer Saulenarchitektur eingerahmt und umstellt werden, obgleich beide Construktionsweisen einander ganzlich widerstreiten und sich gegen= seitig ausschließen.

atte man sich einmal zu der Naumüberdeckung durch Steingewölbe entschlossen, so mußten konftruktive Gründe wieder nothwendig zu der Umgestaltung der tragenden Theile der Gebäude und somit des ganzen Grundrisses führen, welcher letztere namentlich durch die Wahl einer besondern Gewölbeform näher bestimmt wurde. Als man daher vor allen durch die Nomer schon angewandten Gewölbearten sich die Auppel aneignete, so zog deren majestätische, das Himmelsgewölbe nachbildende Form alsbald die runde oder polygone Gestalt des von ihr überdeckten Hauptraumes nach sich, um welchen sich dann die durch die bisherige Ausbildung des christlichen Kultus bedingten Seitenräume zum Aufenthalte der Gemeindeglieder, nach Geschlecht und religiöser Weihe gesondert und abgestuft, concentrisch herumlegen. Als Nebenform erscheinen letztere auch in der Gestalt des sogenannten griechischen Kreuzes von vier Seiten in gleicher Größe dem Mittelraume angesügt, woraus sich dann durch Ausfüllung der einspringenden Winkel später die Quadratsorm der äußern Umschließung entwickelte.

iese außere, einen runden kuppelbedeckten Hauptraum mit anstoßenden vierseitigen Rebenraumen umschließende Quadratsorm, welche bei dem hochsten Prachtbaue des byzantinischen Styls, der S. Sophienkirche zu Konstantinopel, zuerst im Großen angewandt wurde, erscheint seitdem als stadil und dis zum Erlöschen der byzantinischen Kunst vorherrschend. In beiden Modisikationen der Centralsorm erscheinen die Nebenhallen aber stets mehr untergeordnet und abhängig von dem durch den Klerus ausgefüllten Mittelraum, so daß der Chordienst selbst als Hauptzweck des Gottesdienstes hervortritt, während die Basilika, deren Hauptraum, das Langhaus mit den Seitenschiffen, zum Ausenthalt der Christengemeinde und nur das obere Ende des Mittelschiffs, mit der angebauten Apsis zur Aufnahme des um den Altar gereihten Klerus dient, mehr auf die lebendige Theilnahme des ganzen Volkes hindeutet. Man darf daher wohl in der Basilika den vorwiegenden Charakter einer Bolkskirche, in den byzantinischen Centralbauten mehr den der Hossische erkennen, und wird es als eine Bestätigung dieser Ansicht betrachten können, daß die runde oder polygone Grundsorm auch im Abendlande später mit

<sup>\*)</sup> Dr. Carl Schnaafe, Gefch. b. bilb. Kunfte. Bb. III. S. 123.

<sup>\*\*)</sup> Paulus Silentiarius Descript. S. Sopliae v. 110. seqq. berichtet, daß Kaiser Justinian es verschmaht habe, ein so geringes Material, wie Holz, zum Berbande und zur Dachung der Sophienkirche zu Konstantinopel zu verwenden, sondern dafür lange Marmorplatten gebraucht habe; und Agathias de reb. gest. Justiniani lib. 5. fügt hinzu, es sei dieses geschehen, um den Prachtbau vor ferneren Feuersbrunsten zu schützen. Also kein Wort von Holzmangel. Beide gleichzeitige Quellen weisen vielmehr auf ein Streben nach monumentaler Pracht und Dauerhastigkeit, und beshalb abssichtliches Vermeiden ber Holzsonstruktion hin.

Vorliebe bei Schloffirchen zur Unwendung kam. Ueberhaupt mußte diese auf einen Mittelpunkt hin= weisende, nach starrer Regelmäßigkeit strebende Grundform dem Geiste des oftromischen Reiches vor= zugsweise zusagen, welches nach seinem größten und wichtigsten Theile dem Drient angehörig sich um fo mehr nach dem auf Einheit und Stabilität gerichteten Sinn der orientalischen Bolker gestalten mußte, als ein solcher schon in der letten Zeit des romischen Seidenthums sich auf Kosten des mehr republi= kanischen Geistes des Abendlandes geltend gemacht, und dann seit Verlegung des Kaisersiges nach Byzanz, noch mehr aber seit der Abtrennung der östlichen Hälfte des alten Kömerreiches in letterer immer mehr die Oberhand gewonnen hatte. Während diese ohne innern sittlichen Halt, ohne geistige und materielle Kraft, gleichsam nur scheinlebend und mechanisch durch klug berechnete und langbewährte Sahungen aufrecht erhalten, den Untergang des romischen Westreiches um ein Sahrtausend überdauerte, konnte es nicht fehlen, daß sich dieser starre, stabile Charakter auch der bildenden Kunst aufdrückte, und es darf namentlich die Architektur, übrigens das höchste, was das Byzantinerthum hervorgebracht, als das vollkommenste Abbild desselben gelten. Für unsere mittelalterliche Kunst war die des Byzantiner= reiches als treue Bewahrerin so mancher technischen Vortheile der antiken Kunft zu wiederholten Malen von wohlthatigem Einflusse, wenn derselbe auch nicht, wie vielfach geschehen, überschätzt werden darf, und laßt sich dem auf dem Gebiete der Literatur in ahnlicher Weise durch Ueberlieferung der schrift= lichen Schätze des Alterthums ausgeübten an die Seite stellen.

an kann im Entwickelungsgange der byzantinischen Kunst drei Hauptepochen unterscheiden, deren erste von den Ansången einer eigentlichen christlichen Kunst unter Konstantin bis auf Tustinian, also von Ansange des vierten bis zum sechsten Jahrhunderte reicht; die zweite Spoche läßt sich von da bis zum zwölsten Jahrhundert, wo ein Einfluß der abendländisch=christlichen Kunst in Folge der Kreuzzüge bemerklich wird, die Dritte endlich von da bis zum Ende des byzantinisschen Reiches im fünfzehnten Jahrhundert annehmen.

1. Der byzantinische Styl von Konstantin bis auf Justinian.

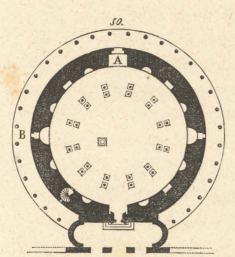
eider sind uns aus der Konstantinischen Zeit an dem Hauptsige des Reiches keine Denkmale übrig geblieben, welche als Zeugnisse der ersten Regungen einer neuen Kunstweise und des genialen Ringens mit den überlieferten alten Kunstformen ein erhöhtes Interesse darbieten würzden. Wir sind daher außer der Hüsse, welche einige wenige, zum Theil zweiselhafte Reste an andern Orten bieten, fast nur auf geschichtliche Nachrichten angewiesen, um einige Unschauungen davon zu gezwinnen. Als das erste größere Kirchengebäude, bei welchem die Centralform zur Anwendung kam, wird die von Konstantin 328 begonnene Hauptkirche zu Antiochien genannt\*), und sowohl mit Hindlick auf ihre reiche Aussschmückung, welche ihr nach dem Zeugnisse des Hieronymus\*\*) die Benennung des "goldnen Gotteshauses" zuzog, als auf ihre achteckige Grundsorm, die damals noch für ungewöhnlich gelten mochte, als ein ganz eigenthümliches Bauwerk gerühmt. Den hoch emporstrebenden Mittelraum umzgaben Hallen und Nebenräume in zwei Stockwerken übereinander, indem sie sich theils zu gleicher Erde\*\*\*) befanden, theils als Emporen sich darüber erhoben. Ebenfalls von achtseitiger Grundsorm, welche sonst im Driente wenig gedräuchlich gewesen zu sein scheint, war die Kirche zu Nazianz, welche der dortige Bischof Gregor gegen Ende des vierten Jahrhunderts erbaute. Nach dessen eigener Schils

<sup>\*)</sup> Eusebius, Vit. Constant. lib. III. c. 50.

<sup>\*\*)</sup> In Chronico a. 22. Constant.

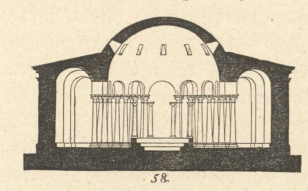
<sup>\*\*\*)</sup> Es scheint nicht statthaft, ben Ausbruck κατάγεια χωρήματα burch "Krypten" zu übertragen, ba er hier ber Bezeichnung υπερφα, worunter nur Emporen verstanden sein konnen, als unmittelbarer Gegensatz gegenübersteht, so daß Eusebius, hatte er unterirdische Raume damit ausdrücken wollen, nothwendig auch der zwischen besiehn besindlichen Hallen gleicher Erde hatte gedenken mussen, wovon jedoch kein Wort bei ihm zu sinden ist. Uebrigens braucht derselbe schon vorher (ibid. lib. III. c. 37.) das Wort in derselben Bedeutung, indem er bei Beschreibung der Basilika vor dem h. Grabe zu Terusalem die στόαι κατάγειαι den στ. ανάγειαιο entgegensetzt.

derung \*) hatte auch sie den Mittelraum einschließende Saulenhallen. Ueber die Form des schon vor der Kirche zu Antiochien von Konstantin über dem h. Grabe zu Ferusalem erbauten Gebäudes läßt uns zwar Eusebius, dessen Beschreibung wir oben (S. 271) wortlich anführten, im Zweifel, indem er nur von der Auszierung derselben mit Saulenstellungen spricht. Wir durfen aber um so mehr anneh= men, daß dasselbe die hier sich von selbst darbietende Rundform hatte, wie die gleichzeitig von seiner Mutter Helena auf dem Delberge erbaute Kirche, als Arkulf sie in dieser Form schon im 7. Jahr= hundert antraf, nach dessen Zeichnung ihr Grundriß oben gegeben ist. Zwischen den zwölf mächtigen Steinsaulen, welche die mittlere Rotunde stütten, waren holzerne Schranken, wahrscheinlich nur von Bruftungshohe, eingezogen, so daß durch sie, durch die Umfassungs = und dann durch die außere Umschließungsmauer drei ringformige Raume um das h. Grab gebildet wurden. Auch die acht Ein= gange nach Sudost und Nordost waren durch Schranken von einander gesondert, eine Einrichtung, welche wohl durch den großen Zudrang der Pilgerschaaren hervorgerufen war. Eben daraus laßt sich wohl auch die für die damalige Zeit ungebräuchliche Aufstellung mehrerer Altare, von denen drei in geradlinig geschlossenen Apsen befindlich, erklaren. Das Felsengrab selbst war zwar in seinem Innern damals noch unbekleidet und wohl in seiner ursprünglichen Form erhalten; im Aeußern dagegen war es mit Marmor bedeckt und seine Kuppel, über dem sich ein goldnes Kreuz erhob, gleichfalls vergol= det, also im Einklange mit der architektonischen Umgebung. Als ein Beweis für die Ursprünglichkeit der von Arkulf überlieferten Grundform kann das Mausoleum der Tochter Konstantins, Konstantia und Helena, an der via Nomentana bei Rom gelten, welches noch jest als seit dem dreizehnten Jahr=



hundert der h. Konstanza geweihete Kirche größtentheils erhalten ist. (S. den Grundriß nebenstehend unter Figur 50., nach Uggeri, \*\*) part. II. T. 14., so wie eine sehr genaue, aussührlichere Darstellung in dem Werke von Isabelle, les édisices circulaires et les dômes, Paris, 1843, Pl. 42.). Sie zeigt dieselben drei kleinen Apsiden, von welchen eine (A) ebenfalls geradlinig, und die Saulenstellungen nur darin verschieden, daß sie aus zwölf Paaren, statt aus eben soviel einzelnen, bestehen. Zedes Saulenspaar trägt ein gemeinschaftliches, in der Richtung der Radien gestelltes Gebälke, auf welchem die Anfänger der von einem zum andern gesprengten Bogen ruhen. Dicht über den Scheiteln der letztern ist der äußere

Umgang tonnenartig, der Mittelraum aber mit einer Kuppel überwölbt, welche auf einem über jene emporragenden Fensterstocke sich erhebt. Die kleinen Nischen in der Umfassungsmauer erinnern an die antiken Columbarien, während der äußere, jest verschwundene und nur aus den Substruktionen zu ergänzende Säulenperipteros (B) an die altrömischen sogenannten Vestatempel erinnert, wie deren noch einer in Rom (die jesige Kirche S. Maria del Sole) und der bekannte zu Tivoli theilweise erhalten ist.



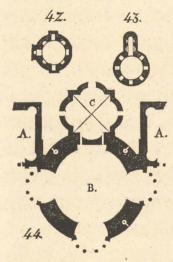
Eine verwandte Anlage zeigt die hier unter Figur 58 (Bergl. Agincourt VIII, 9 u. 10) dargestellte Kirche S. Maria maggiore zu Nocera, zwischen Neapel und Salerno, nur daß hier die mit engen Lichtöffnungen durchbrochene Kuppel dicht über den Bogen beginnt, welche hinwieder ohne vermittelndes Glied unmittelbar auf den Saulenknäufen ruhen. Dieser Anordnung liegt das Bestreben zu Grunde, dem Schube des Kuppelgewölbes zu begegs

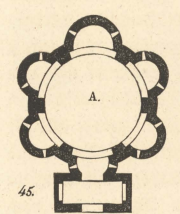
nen, indem derselbe durch die als Strebebogen wirkenden, schiesbedachten Tonnengewölbe auf die Außensmauern geleitet wird, welche ihrerseits durch nach innen vorspringende, im Durchschnitt sichtbare Wandspfeiler unter Gurtbogen verstärkt sind. Uebrigens zeigt sich bei diesem Gebäude, welches ebenfalls noch dem vierten Jahrhundert angehören soll, der Einfluß der byzantinischen Bauweise auch in dem Mangel alles hölzernen Dachwerks.

<sup>\*)</sup> Orat. 19. de laude patr.

<sup>\*\*)</sup> Giornati pittoreschi degli edifizj antichi di Roma e dei contorni. Roma, 1800. seg. in 4º.

n ergleichen wir die eben erwähnten Bauwerke mit denen der antiken Zeit von gleicher Grund= form, so zeigt sich vor allem in der Anordnung der innern Saulenstellungen derselbe Keim einer eigentlichen Architektur bes Innern, auf welchen schon oben bei den Kirchen in Basiliken= form als Gegensatz zu den heidnischen Tempelanlagen mit ihrer finstern engen Cella und ihren ver= schwenderischen außern Saulenportiken hingewiesen wurde. Doch mußte bei diesem Streben nach innerer Raumlichkeit und Pracht die unerträgliche Debe ber reinen Kreisform um so mehr auffallen, wie sie namentlich noch heute bei der im verarmten, vernachlässigten Rom während des fünften Jahrhunderts aus antiken Architekturfragmenten zusammengeflickten Kirche S. Stefano rotondo auf Monte Celio her= vortritt. Diese steht zu den stets durch kuhne Wolbungen ausgezeichneten byzantinischen Rundbauen gewiffermaßen in demfelben Berhaltniffe, wie die romischen Bafiliken zu den byzantinischen. Wie schon oben (S. 265) bemerkt wurde, scheinen die zwanzig jonischen Granitsaulen des innern Kreises, welche einen geraden Architrav und über diesem den höhern Mauerchlinder des Mittelraums mit hölzerner Bedachung tragen, dem ersten Baue anzugehören, während die vierunddreißig korinthischen Säulen des außern Kreises, deren Vogen bereits auf den vorher besprochenen byzantinischen Kampferaufsätzen ruhen, aus einer Erneuerung des Gebäudes zu Anfang des achten Jahrhunderts herrühren. Uebrigens scheint man schon in den Zeiten der altromischen Kunft die Starrheit der reinen Kreisform gefühlt, und durch Unbringung verschieden geformter Nischen in dem umschließenden Mauercylinder der riesigen Badefale sowohl, wie der kleineren Rotunden diesem übelen Eindrucke entgegengestrebt zu haben. So namentlich bei dem großartigsten Denkmale des romischen Alterthums, dem Pantheon, und bei der Rundkirche S. Bernardo, einem wohlerhaltenen Reste der Bader Diokletians zu Rom. Gine ganz ahn=





liche Anlage zeigt ein Rest antiker Thermen zu Mailand, wovon hier unter Figur 45 (A) ein Grundriß nach Uggeri gegeben ist. Andere mit Nischen verse= hene antike Rotunden sind der Venustempel zu Baja bei Neapel und der soge= nannte Jupiterstempel unter den Resten des Pallastes Diocletians zu Spalato, letterer außen achtseitig und mit einer Saulenportike umgeben, über welche der Mittelbau hoch emporragt. \*) Fernere Beispiele sind die hier unter Figur 42 u. 43 gegebenen Grundrisse \*\*), ersterer des sogenannten Tempio della Tosse bei Tivoli, letterer eines alten Baues bei Salonichi in Macedonien, beide spater in christliche Kirchen verwandelt, welchem Umstande in letterm Beispiele das nach= träglich angebaute Altarhaus seine Entstehung verdankt. Das Einschneiden der Nischenwölbungen in die Cylinderflachen der Umfassungsmauern bringt aber dop= pelt gekrummte Linien hervor, welche außer den Schwierigkeiten die sie dem Steinschnitte darbieten von außerst häßlicher Wirkung sind, und von selbst auf ein Brechen der Rundflachen in gerade Felder, mithin anf eine polygone Grund= form führen mußten. Ein großartiges Beispiel der Unwendung dieses Mittels im Großen ist der angebliche Tempel der Minerva medica vor der Porta maggiore zu Rom, gleichfalls ursprünglich ein Badesaal der Thermen des Cajus und Lu= cius. Die Grundform dieses Gebäudes zeichnet sich durch große Zierlichkeit und

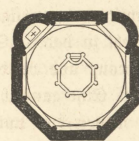
Energie aus. Sie bildet ein Zehneck, dessen Seiten mit Ausnahme derzenigen, welche den Eingang enthält, dergestalt fast ganz mit auch auswendig hervortretenden halbrunden Nischen ausgefüllt sind, daß nur schmale Pfeiler in den Winkeln stehen bleiben, welche wiederum durch die strebepfeilerartig wirkenden halbrunden Ausbaue gestützt, der mächtigen Kuppel eine sichere Widerlage gewähren, ohne solche ungeheuere Mauerstärken nöthig zu machen, wie sie gewöhnlich in gleichem Falle die römischen Denkmale ausweisen. Diese Anordnung wurde von der byzantinischen Kunst mit Vorliebe ausgenommen und weiter ausgebildet. Als fernere Beispiele derselben aus der altrömischen Periode sind die sogenannte Torre dei schiavi und ein Badesaal aus den Thermen des Caracalla zu Rom anzusühren.

<sup>\*)</sup> C. einen Grundriß biefes Gebaubes nebst Aufriß und Durchschnitt bei Agincourt, Saf. LXIII, 6 u. 7.

<sup>\*\*)</sup> Nach Agincourt, Taf. LXXIII, 25 u. 34.

Von jener ift nebenstehend ein Grundriß unter Figur 46, von diesem ein solcher unter Figur 47 gegeben.\*) Diese altromischen Beispiele sind noch besonders merk= wurdig durch die Losung der Aufgabe, die Kuppelform mit dem polygonen Unter= baue zu verbinden. Bei der Minerva medica ist dieses einfach dadurch geschehen,

daß man die geraden Flachen des polygonen Unterbaues in das Gewolbe der Kuppel fortgesetzt, diese also in ein zehnseitiges Klostergewolbe aufgelost hat. Bei den andern beiden Bauwerken, wo die Halb= kugelform beibehalten und dieser der Durchmesser eines in das Polygon beschriebenen, tangirenden Krei= ses gegeben ist, werden die freitragenden Theile der untern Ringschicht bereits durch vorgewollbte Zwickel (pendentifs) gestütt. Es sind dieses wohl die frühesten und einzigen Beispiele einer Konstruktionsweise, welche in den spåtern christlichen Baustylen bei fast ganzlichem Aufgeben der Kreisform eine so haufige Unwendung und vielseitige Ausbildung erfahren hat. Gine dritte Losung dieser Aufgabe und zwar dadurch, daß man die unterste Schicht der Auppelwolbung einen durch die Ecken des Polygons gelegten Kreis beschreiben laßt, wodurch eine sogenannte gestutte Kuppel entsteht, gehört der chriftlichen Kunft allein an und wurde zuerst von den Byzantinern angewendet. Namentlich gewährte diese Ueberwölbungsmethode bei Errichtung von Kuppeln über quadratischen oder oblongen Grundfla= chen den nicht unbedeutenden Vortheil, daß durch sie die Zwickelgewolbe, welche in vorliegendem Falle



Baptifterium zu Ravenna.



eine beträchtliche Ausdehnung erhalten mußten, ganzlich vermieden werden. Das älteste noch vorhandene Beispiel der letztgenannten Konstruktionsart ist die merkwurdige acht= seitige Taufkapelle der Hauptkirche (Ecclesia Ursiana) zu Ravenna, von deren bald nach 425 errichteten Baue nebenstehend der Grundriß aufgenommen ift. Dadurch, daß der Durchmesser der halbkugelformigen Kuppel etwas kleiner als der des außern Poly= gonkreises genommen wurde, entstehen vortretende Schildbogen, deren Unfanger auf Kragsteinen ruhen, von denen einer nebenstehend unter Figur 55 dargestellt ift.\*\*) Diese achtseitige Grundform, welche auch die unter gothischer Herrschaft im sechsten Sahr= hundert zu Ravenna erbaute Taufkapelle neben der ehemaligen arianischen Kathe= drale S. Theodoro zeigt (Agincourt Taf. XVII, 16; v. Quast a. a. D. S. 18.), bald mit bald ohne Nebenhallen, blieb von nun an für Taufkirchen gewöhnlich. In großer Menge hervorgerufen durch die im fünften Jahrhundert allgemeiner werdende Sitte, Erwachsene und derer viele auf einmal an dazu festbestimmten Zagen zu taufen, ge=

wöhnlich in der Nahe der bischöflichen Hauptkirchen doch auch oft ganz allein stehend errichtet, sind diesel= ben aus der Zeit vom funften bis zum zwölften Sahrhundert noch jest in sehr vielen Beispielen vorhan= den. Eines der altesten und berühmtesten ift das ebenfalls zuerst im funften Sahrhundert angelegte Baptisterium S. Giovanni in konte neben der Basilika des Laterans zu Rom, der Mutter und dem Haupte aller Kirchen der katholischen Christenheit, deren Erbauung irrig dem Kaiser Konstantin zuge= schrieben wird. Acht Porphyrsaulen und über diesen eben soviel kleinere, über welchen gerade Gebalke liegen, umgeben den hohen Mittelraum, in dem sich die antike Badekufe befindet. Die Decken sind jedoch aus Holz konstruirt, während fast alle anderen Taufkirchen durch ihre Anlage auf Gewolbe dem byzantinischen Muster treu geblieben sind. \*\*\*) Wir werden bei den spåtern Stylperioden noch mehrere derfelben in Betracht ziehen.

wine noch entschiedenere Umgestaltung der Grundformen der kuppeltragenden Unterbaue war fast gleichzeitig mit der polygonen Gestaltung derselben ins Leben getreten: die der Anfügung vier gleich großer Seitenraume an den Mittelraum in der Form eines sogenannten griechischen Kreuzes. Man kann sie streng genommen als eine Modifikation der schon vorher besprochenen Durch= brechung der runden Umfassungsmauern durch Nischen betrachten, indem man deren nur vier von

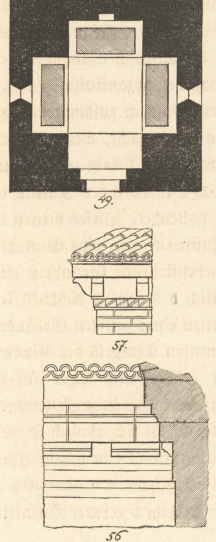
<sup>\*)</sup> Nach Agincourt, Zaf. LXVII, 2 u. 3, woselbst sich auch die dazu gehörigen Durchschnitte finden.

<sup>\*\*)</sup> hinfichtlich ber innern Gliederung durch Bogenstellungen auf Bandfaulen in zwei Stodwerken übereinander, und durch Ausschmudung durch Mofaiken, f. d. Durchschnitt bei v. Quaft in dem angeführten Werke über die Denkmale Navenna's, T. I., woher auch obige Abbildungen genommen sind.

<sup>\*\*\*)</sup> Ungenugende Riffe des lateranischen Baptisteriums, f. bei Agincourt Taf. LXIII, 8 — 10.; eine schone Ansicht in dem Berke von Gally Knight: The ecclesiastical architecture of Italy etc. Vol. I. T. V.

rechtwinkeliger Form anbrachte, ihnen dafür aber eine größere Ausdehnung in Länge und Breite gab, so daß sie weiter nach außen vortraten und die zwischen ihnen bleibenden Theile des Mauercylinders

sich zu bloßen Pfeilern verengten. Der nebenstehende Grundriß Fig. 48 erscheint geeignet, eine solche Entstehungsweise vorzuführen. Er stellt ein kleines antikes Gebäude vor, welches am Fuße des Monte Cassino in Unteritalien, an der Stelle des alten Casinum, liegt, und aus großen Steinen zusammengefügt, von großer Festigkeit ift. Die vier Nischen sind mit Tonnengewol= ben, der runde Mittelraum mit einer Kuppel überwolbt, welche erst über den Scheiteln der erstern beginnt\*). Diese tritt jedoch außen nicht hervor, indem die steinerne Bedachung eine horizontale Flache bildet. Es scheint diese Anordnung, in welcher der Keim der großartigsten Entfaltung der byzantini= schen Architektur enthalten ist, anfånglich vorzugsweise zu Begräbnißkirchen beliebt worden zu sein, und zwar wiederum nach antikem Vorbilde. Der prachtige Kirchenbau, welchen Konstantin in seiner neuen Hauptstadt zu Ehren der Apostel errichtete, mit der Bestimmung, ihm und seinen Nachfolgern zur Ruheståtte zu dienen, hatte diese Kreuzesform, in welcher er auch spåter unter Justinian, und zwar noch größer und prachtiger, erneuert wurde \*\*). Ein hochst merkwürdiges Denkmal dieser Gattung ist uns glücklicher Weise wieder in Ravenna erhalten. Es ist die kleine Kirche S. Nazario e Celso, deren Errichtung durch die schon erwähnte Galla Placidia vor der Mitte des fünften Sahrhunderts wahr= scheinlich ist. Neben der von derselben gegründeten Basilika S. Croce gelegen, welche ursprünglich mit passender Beziehung auf ihren Widmungstitel ebenfalls die Areuzesform hatte, wurde sie ausdrücklich als Grabkirche erbaut, und es tritt diese Bestimmung auch jest noch in ihrer Form und wohlerhal= tenen innern Einrichtung deutlich hervor. Un den quadratischen Mittelraum schließen sich vier Kreuzeß= arme von wenig kleinerer Breite und, mit Ausnahme des nordlichen, von noch geringerer Tiefe an, so daß in den vier Ecken des ersteren nur schmale, in einspringenden Winkeln vereinigte Mauerstirnen zur Bezeichnung der Pfeiler des obern Auppelgewolbes übrig bleiben. Letteres steigt auf mit kleinen Fenstern durchbrochenen Mauern auch im Aeußern beträchtlich über die mit Tonnengewölben bedeckten Kreuzarme empor. Die halbkugelförmige Kuppel erhebt sich vermittelst vorgewölbter Zwickel über vier Schildbogen, deren nicht unbedeutender Vorsprung durch allmäliges Herauskragen der Unfänger aus

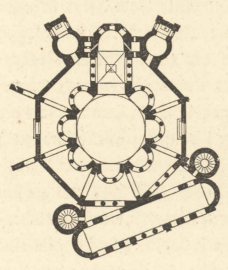


den Ecken des Mittelraumes bewirkt ist. Diese konstruktiven Formen sind jedoch noch ohne alle bestimmte Ausprägung; die Auskragung und die Leibung der Schildbogen, die Zwickel und die Wölbung der Kuppel — alles geht ohne scharfe Begrenzung unbestimmt in einander über, so wie das Innere überhaupt fast aller Gesimse ermangelt, dafür aber der an den Wolbungen und obern Wänden noch wohl erhaltene Mosaikenschmuck desto prächtiger hervortritt \*\*\*). Unter der Ruppel, doch etwas nach der dem Eingange entgegengesetten Seite geruckt, steht der alterthumliche Altar, so wie sich in den kurzen Kreuzarmen nach Osten, Suden und Westen noch die marmornen Sarkophage finden, zu deren Aufstellung die Kirche ursprunglich errichtet wurde. Der hinter dem Altar stehende soll die Gebeine der Erbauerin bis ins sechszehnte Jahrhundert umschlossen haben. Diese ganze Unordnung gleicht auffallend der eines antiken Grabge= wolbes, welches vor zehn Jahren zu Rom vor der Porta pia entdeckt wurde, und durch nebenstehende Fig. 49 im Grundriffe dargestellt mird. Das Neußere der Grabkirche zeigt den schmucklosen Backsteinverband; die untern Theile sind durch blinde Bogenstellungen, ahnlich denen der oben angeführten Ravennater Bafili= fen verziert, die obern Mauerkanten und Giebel durch gleichfalls aus großen Formziegeln gebildete Gesimse gekront, die aus einigen schweren, wenig ausladen= ben, und mit kleinen Kragsteinen gestütten Platten bestehen. Fig. 56 gibt eine Abbildung des Kranzgesimses der untern Vorbaue, Fig. 57 eine solche von dem obern Kranzgesimse der Kirche S. Stefano rotondo in Rom zur Vergleichung.

<sup>\*)</sup> S. ben Durchschnitt bei Agincourt, Taf. LXXIII, 33. \*\*) Nach Procopius de aedificiis Imper. Justiniani I, 4. u. V, 1 stand ber Altar in ber Mitte bes Mittelraumes. \*\*\*) S. bie trefflichen Darstellungen bei v. Quast a. a. D. Taf. II. bis VI. und S. 10 ff.

ie kreuzförmige Grundform für Kirchenanlagen muß schon frühe Verbreitung gefunden haben. Im Drient wird schon im sechsten Sahrhundert\*) die in Kreuzform erdaute Kirche im Kloster des Simon Stylites unweit Aleppo erwähnt. Man erkennt diese Anlage, und zwar in reicher Entfaltung \*\*) noch jett in den vorhandenen Resten. An einen achteckigen Mittelraum, dessen Kuppel auf acht großen Pfeilern ruht, welche kleinere Pfeiler zwischen sich haben, schließen sich die vier Kreuzzarme dergestalt an, daß ein Gang um das Oktogon frei bleibt. Grundriß und Beschreibung einer andern Kirche in einfacher Kreuzsform zu Sichem in Palästina, in deren Mittelpunkt der Brunnen Takobs, an dem einst der Erlöser außruhte, besindlich war, hat uns der mehrgenannte Bischof Arkulf, welcher sie im siedenten Jahrhundert besuchte, hinterlassen. Fernere Beispiele für die Anwendung dieser Grundsorm noch in späteren Perioden sind die Kirche S. Nikolaus zu Myra; die Kirche zu Salonichi und eine andere zu Artor am adriatischen Meer. Auch im Abendlande fand dieselbe im Mittelalter, wie wir später sehen werden, vielsache Anwendung.

en byzantinischen Technikern, welche den Auppelbau mahrend des vierten und funften Sahr= hunderts weiter auszubilden gesucht hatten und mit steigender Kuhnheit immer größere Raume zu überwölben wagten, konnten die statischen Wortheile des kreuzformigen Grundriffes, welcher in den Seitenmauern der Kreuzarme zuverlässige Widerlagen auch für die größten Spannweiten der Gewölbe darbietet, nicht unbemerkt bleiben. Mußte schon die Anlage von Seitenhallen rings um den kuppelbedeckten Mittelraum, und zwar nach orientalischer Sitte in zwei Stockwerken übereinander zur Gewinnung freier Durchblicke, zu immer größeren Lichtweiten zwischen den Pfeilerstellungen des innern Polygons führen, so war dieses noch mehr bei dem Anbaue von Kreuzarmen der Fall, welche in gleicher Breite sich in den Mittelraum offnend bald nur vier Stuppunkte für die obere Kuppelwölbung übrig ließen. Aber auch hier trat bei größern Kirchen die Nothwendigkeit hervor, zur Anlage von Neben= hallen und Emporen so wie zu besserer Verbindung der Kreuzesarme unter sich die Mauern der lettern mit Bogenstellungen zu durchbrechen. Dieses führte auf der einen Seite zuletzt zu dem Wagstücke, die Mittelkuppel nur auf vier ins Quadrat gestellten Pfeilern emporsteigen zu lassen, auf der andern aber dahin, die einspringenden Winkel zwischen den vier Kreuzflügeln zu Nebenhallen zu benutzen und end= lich ganz mit in den Grundriß zu ziehen, welcher sich somit der Quadratform annäherte. Eine beschränkte Unwendung dieses Principes sahen wir schon oben bei den antiken und byzantinischen Grabkirchen; die großartigste und kolossalste fand dasselbe aber in dem höchsten Wunderbau der byzantinischen Kunst, der S. Sophienkirche zu Konstantinopel, dessen aus den bisher beschriebenen kunstlich zusammengesetzte Grundform die vorherige Betrachtung zweier ausgezeichneten Denkmaler nothig macht, welche als die unmittelbaren Vorläufer gelten können. Das erste derselben, die oktogone Kirche San Vitale zu Ravenna wurde gegen 526, noch während der Herrschaft der Ostgothen, jedoch für den katholischen Kultus begonnen und durch freigebige Unterstützung des byzantinischen Kaisers 547 vollendet. Dieses deuten die



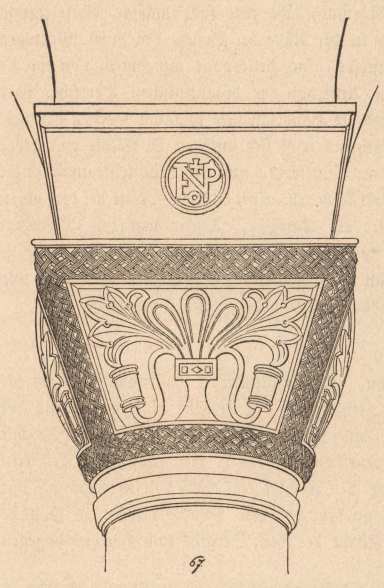
San Bitale ju Ravenna.

Mosaiken des Presbyteriums an, welche den Zustinian und seine Gemahlin Theodora Geschenke bringend darstellen. Der nebenstehende Grundriß zeigt das Eigenthümliche der Anlage, welche hinsichtlich des innern Achtecks lebhaft an den oben S. 281 unter Fig. 45 gegebenen eines antiken Gebäudes,
so wie an die beschriebene Grundsorm des sogenannten Tempels der Minerva
medica zu Rom erinnert. Diese Aehnlichkeit erstreckt sich sogar auf die
Grundsorm der auffallender Weise, vielleicht größerer Geräumigkeit wegen,
schief vor zwei Polygonseiten gestellten Vorhalle, welche sich ähnlich so nicht
nur an den genannten antiken Beispielen, sondern auch an einem von Agincourt a. a. D. T. XXIV, II. gegebenen, und an der Kirche S. Constanza zu
Rom (S. oben Fig. 50) sindet. Die hier wie in beiden erstern Beispielen

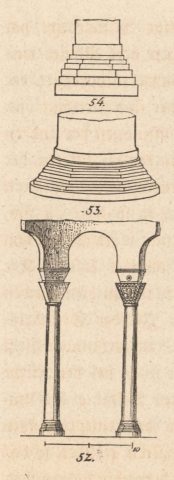
<sup>\*)</sup> Evagrius hist. eccl. lib. I. c. 14.

<sup>\*\*)</sup> Rich. Podode, Befchreib. bes Morgenlanbes 2c. Band II. Zaf. XXIV. S. 247.

mit den großen Bogenöffnungen zwischen den Pfeilern des innern Uchtecks verbundenen Nischen sind mit bogentragenden Saulenstellungen, und zwar dem obern und obern Umgange entsprechend in zwei Stockwerken übereinander, durchbrochen, schließen sich aber oben durch eine Halbkuppel den geraden Seiten wieder an. Auch fur diese Anordnung, welche ein mannigfaches Formenspiel hervorruft, laßt sich ein alteres Worbild auffinden, wenn man auf den oben S. 281 unter Fig. 44 (nach Uggeri a. a. D.) dargestellten Eingang der Bader Konstantins, an dessen mit A bezeichneten Rundbau sich ebenfalls Halbrotunden bildende Gaulenstellungen anschließen, einen vergleichenden Blick wirft. Nur an dem großen Schwibbogen des Altarraumes, durch welchen sich dieser in den Mittelraum offnet, ist die halb= runde Nische fortgeblieben, indem hier auch die beiden Umgange unterbrochen sind. Sochst merkwurdig ist die den Mittelraum überdeckende Kuppel, zu deren dem innern Polygonkreise entsprechenden Grundform im Halbkreis vorgewolbte Zwickel den Uebergang bilden, durch ihre originelle Konftruktion, deren Dauerhaftigkeit dreizehn Jahrhunderte bewährt haben. Auf möglichste Leichtigkeit berech= net, ist die Wolbung an ihrem untern Theile, so hoch die sie durchbrechenden Fensteroffnungen reichen, aus aufrecht gestellten irdenen Krugen gebildet, welche Umphoren ahnlich mit ihren zugespitten Boden in den Mündungen der darunter befindlichen haften. Der obere Theil des Gewölbes besteht aus magrecht liegenden kleineren Gefäßen von Cylinderform, welche ebenfalls in einander gesteckt eine über den Fensterbogen beginnende Spirallinie bilden, die im Scheitelpunkte der Kuppel endigt. Da diese cylinder= formigen Gefäßringe keine gegenseitigen Lagerflachen darbieten, so ist die Haltbarkeit der Wolbung fast nur durch die Festigkeit des Mortels bedingt, mit welchem diese von beiden Seiten reichlich bedeckt ist; sein besseres Haften an den Gefäßen befördern die gewunden kannelirten Außenflächen der lettern. Die untern Spiralschichten sind doppelt und dreifach, überdieß mittelst mehrerer Schichten von Umphoren über den Fensterbogen hintermauert, wie überhaupt die ganze Konstruktion ein Zeugniß für die Sicherheit und Kühnheit im Wölben ist, welche die byzantinischen Werkleute durch vielfache Erfahrung erlangt haben mußten \*). Sinnreich ist auch die Weise, in welcher der Schub der Mittelwolbung durch die zwi= schen den kunstlichen Wölbungen der Umgange eingespannten Gurtbogen auf die Ecken der außern Um-



fassungsmauern geleitet ift. Nicht nur inwendig, sondern auch im Neußern treten die Gurtbogenpfeiler strebepfei= lerartig hervor, ein Princip, welches die verständigen Baukunstler des spätern Mittelalters so erfolgreich durchführten. Die dazwischen befindlichen Umfassungs= mauern konnten nun viel schwächer gemacht werden, ein Fortschritt, welcher namentlich hervorleuchtet, wenn man das altrömische, ungeheuere Widerlagsmauern anwen= dende Verfahren dagegen halt, wie es noch an der ver= wandten Konstruftion des oben S. 280 unter Fig. 58 dar= gestellten Rundbaues zu Mocera hervortritt. Das Meußere von S. Vitale ist schmucklos und zeigt nur den ein= fachen Backsteinverband, vermittelst dessen ahnlich wie an den oben beschriebenen byzantinischen Basiliken Ra= vennas auch die Kranzgesimse gebildet sind. Dagegen führt uns das Innere den byzantinischen Styl in seiner eigenthumlichsten Entwickelung zur Zeit seiner hochsten Bluthe vor, und es gewinnt diese Kirche deshalb für uns, denen die aus dieser Periode in Konstantinopel selbst noch erhaltenen Denkmaler bis jest nur hochst unvollständig bekannt sind, einen besonderen Werth. Bor allen verdient hier die Ausbildung des Saulenschmuckes,



ber auch im Gewölbestyl jest noch einen wesentlichen Bestandtheil der reicheren Entfaltung ausmacht, naher betrachtet zu werden. Auffallend ist zunächst die eigen= thumliche Bildung des Kapitells und des damit verbundenen Kampferaufsates, eine Ausprägung, welche von nun an im byzantinischen Style festgehalten wird. Der Holzschnitt Fig. 67 stellt ein Kapitell der untern Saulenstellungen in den Nischen des Mittelraums vor; Fig. 52 ein Saulenpaar derselben mit den Bogen darüber in vollständigem Aufriß, so wie Fig. 53 und 54 die dazu gehörigen Saulenfüße in geometrischer und perspektivischer Ansicht; das Kapitell Fig. 211 ift den Saulen entnommen, welche in den Bogenöffnungen neben dem Presbyterium aufgestellt sind \*). In der starren Hauptform derselben, welche gleichsam nur eine Wiederholung des schmucklosern Kampferblocks darüber zu sein scheint, in der leblosen, an Goldstickereien erinnernden Bildung der Ornamente erkennt man das schon oben S. 279 hervorgehobene Streben nach mathematischer Regelmäßigkeit und Kunstlichkeit, wie es den in unzähligen angstlichen Sapungen verknöcherten Lebensformen des byzantinischen Reiches gemäß sein mußte. Nicht unerheblich für die Entstehung dieser Kunstformen ist es auch, daß man an andern Bauwerken verschiedener Gegenden ganz dieselben Kapitelle gefunden hat, wie sie S. Vitale

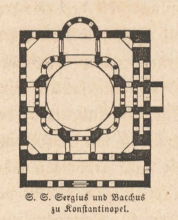


aufweist. Go sieht man beispielsweise an der weit spåteren Kirche der Theotokos zu Konstantinopel Kapitelle, welche vollkommen einigen der im obern Umgange be= findlichen Saulen gleichen; ferner befindet sich das Kapitell Fig. 67 genau so nicht nur in der Hauptkirche zu Parenzo, sondern auch auswendig an der Vorhalle von S. Marco zu Venedig. Diese Uebereinstimmung und das gleiche Material der Saulentheile (prokonne= sischer Marmor) läßt eine fabrikmäßige Verfertigung derselben in der Nahe der Brüche der Insel Marmara (Prokonnesos) im Hellespont annehmen, von wo sie dann im Auftrage der byzantinischen Herrscher ober wohl auch als Handelswaare versandt worden sein mogen. Uebrigens zeigt sich auch an S. Vitale eine große Armuth an Simswerk: nur eine Rinnleiste umzieht bei den untern Arkaden, eine einfache Platte bei den obern die Pfeiler als Kampfer. Dafur war der Mosaiken= schmuck, von dem sich Reste und zwar am vollstän= digsten an den Wandflachen des Presbyteriums und der Apside erhalten haben, desto glanzender.

bgleich die Kirche der heil. Sergius und Bacchus zu Konstantinopel vollendet war, ehe die von S. Vitale begonnen wurde, und es wahrscheinlich ist, daß dieselbe einigen Einfluß auf die Gestaltung der letztern ausübte, so ist sie doch wegen ihrer nähern Verwandschaft mit der Sophienkirche, der sie die Benennung "kleine Sophienkirche" verdankt, hier zwischen beiden eingereiht. Justinian erbaute sie vor seiner Erhöhung auf den Kaiserthron (527) in Verbindung mit einer Basilika zu Ehren der Apostel Petrus und Paulus an dem von ihm damals bewohnten Pallaste des Hormisdas \*\*). Jene Basilika ist verschwunden, die Kirche der heil. Sergius und Bacchus dagegen

<sup>\*)</sup> Das Werk verdankt die Zeichnungen zu Fig. 67 und 211, welche alle bisher veröffentlichten an Genauigkeit und Deutlichkeit übertreffen, ber gefälligen Mittheilung bes herrn Prof. Heffemer zu Frankfurt a. M.

<sup>\*\*)</sup> Zonaras, comment. in can. 3. conc. in templo S. Sophiae edit. Rom. p. 52.



als turkische Moschee noch jest vorhanden. Der achtseitige Mittelraum hat große Aehnlichkeit mit dem von S. Vitale. Auch hier tragen acht Pfeiler eine runde aus Ziegeln konstruirte Kuppel, welche über das Ganze emporragt; der halbrunden, mit Halbkuppeln überwölbten Säulenexedren aber sind hier nur vier und diese nach den Diagonalen gestellt, während drei Bogenöffnungen der andern Seiten durch geradlinige Säulenstellungen ausgefüllt sind, die der vierten der Apsis entsprechende aber ganz offen geblieben ist \*). Sinen alterthümlichern Charakter tragen die Säulenknäuse des obern Stockwerkes in so fern an sich, als sie mehr ober weniger dem antiken jonischen Kapitell mit blätterverziertem

Halfe gleichen, auf welchem dann der hier auffallend hohe Kampferblock um so schwerer lastet. Die Kapitelle der untern Saulen werden lediglich aus letterm gebildet und ist der Uebergang zu dem runden Saulenschafte nur durch einiges ringformig herumgeführte Leistenwerk vermittelt. In der Grundrißgestaltung der Umgebung des Mittelraums zeigt sich aber ein ganz neues Element. Unverkennbar liegt hier eine Berbindung des kreuzformigen Grundrisses mit dem Oktogon vor, wie sie schon bei der Kirche bes Simon Stylites hervorgehoben wurde, doch sind die Umfassungsmauern der zur Bildung des Um= gangs zwischen die kurzen Kreuzarme gelegten Raume nicht gleichlaufend mit den entsprechenden Seiten des Achtecks, sondern gleichsam durch Verlängerung der Vorderseiten der erstern gebildet, so daß das Ganze die Form eines Rechtecks erhalt. Aus diesem ragt nur gegen Often die inwendig halbrunder, auswendig aber dreiseitig geschlossene Apsis hervor, während sich vor der Westseite ein Narther in deren ganzer Breite hinzieht. Im Innern ift jedoch die achteckige Form der Umfassungsmauern des Mittel= raumes dadurch einigermaßen wiederhergestellt worden, daß die vier Ecken in der Richtung der Diagonale geradlinig abgestumpft und mit Nischen ausgefüllt worden sind. Diese Grundform mochte sich hier vornehmlich wegen des bessern Anschlusses an den Pallast und die obengenannte Basilika empfehlen, ihrer selbst willen fand sie aber an dem bedeutendsten Werke der byzantinischen Kunft, der Sophien= kirche, Anwendung und wurde durch diese das allgemeine Vorbild und das charakteristische Kennzeichen der Kirchen aus der zweiten Periode des byzantinischen Styls, welche mit dem Baue von S. Sophia beginnt und, wie schon oben bemerkt, etwa bis zum Ende des eilften Jahrhunderts reicht.

2. Der Byzantinische Styl von Justinian bis zum zwölften Jahrhundert.

achdem der erste oben (S. 273) erwähnte Bau der S. Sophienkirche durch Konstantin den Großen von dessen Sohne Konstantius erweitert (340), und dann von Theodosius nach einer Zerstörung durch Feuer erneuert worden war, brannte dieselbe im F. 532 in Folge des Nike=



Grundplan von S. Sophia zu Konstantinopel nach Uggeri.

Aufftandes mit der Hälfte der Stadt Konstantinopel abermals ab. Kaiser Justinian machte ungeheuere Anstalten zu einem Reubaue, welcher alles bisher Dagewesene übertreffen sollte. Zwei ausgezeichnete Künstler, der Architekt und Mechaniker Unthemios von Tralles und der Bildhauer Isidor von Milet leiteten den Bau mit so gutem Erfolge, daß der entzückte Kaiser bei dessen Einweihung zu Ende des I. 537 in freudigem Stolze ausries: "Ich habe dich besiegt, Salomon!" Sowohl die riesige Größe, als namentlich auch die noch nie gesehene Pracht desselben, beide nachher auch nicht annähernd wieder erreicht, ließen diesen Tempel den Zeitgenossen und den spätern Geschlechtern als ein Weltwunder erscheinen, in dessen überschwänglichem Lobe die byzantinischen Schriftsteller sich erschöpfen. Mag hieran die der vergötterten Macht des Herrschers gegenüber so natürliche Schmeichelei, so wie die byzantinische Art und Weise überhaupt

<sup>\*)</sup> Petrus Gyllius, Descript. Constantinop. lib. II. c. 14.

ihren Antheil haben, — begreiflich erscheint diese Bewunderung eines Bauwerkes immerhin, das auch jest noch in seiner verkummerten, durch die Einrichtung für den muhamedanischen Gottesdienst verode= ten, durch bilderfeindliche Zerstörung und Uebertunchung seines Mosaikenschmucks bisher ganzlich beraub= ten Gestalt namentlich im Innern eine machtige Wirkung auf den Beschauer nicht versehlt. Bei alle dem läßt ein Blick auf voranstehenden Grundriß leicht eine Zusammenstückelung verschiedener Formen erken= nen, welche noch nicht zu einem harmonischen Ganzen verschmolzen und zur klaren Durchvildung gekom= men sind, so daß er darin den rein ausgepragten, einfacheren Formen von S. Vitale und selbst der Kirche der hh. Sergius und Bachus nachsteht, wenn auch allerdings spåtere, der größeren Festigkeit wegen unternommene Veränderungen des ersten Planes hiervon theilweise die Schuld tragen. Offenbar liegt auch hier die Form eines innerhalb einer quadratischen Umschließung beschriebenen Kreuzes zum Grunde, indem sich gegen Osten und Westen zwei ungeheuere Halbrotunden, gegen Norden und Suden zwei recht= winkelige Kreuzesarme vermittelst kolossaler Schwibbogen in den quadratischen Mittelraum öffnen. Erstere gleichen vollkommen den zwei entsprechenden, nur durch das große Mittelquadrat von einander getrennten Hälften des obenstehenden Grundriffes von S. S. Sergius und Bacchus; lettere, welche mahrscheinlich ursprünglich mit Tonnengewölben bedeckt werden sollten, wurden später durch in zwei Stockwerken über= einander aufgestellte und durch Arkaden verbundene Saulenreihen und einer von diesen getragenen Schild= mauer von dem Mittelraume abgeschnitten, weil nach dem im 3. 558 geschehenen Einsturze des ostlichen Theiles der großen Ruppel die Verstärkung der Pfeiler innerhalb des nördlichen und südlichen Schwibbogens, so wie die Untermauerung beider durch den jungern Tsidor, einen Neffen des vorgenannten gleichnamigen Kunftlers, sich als nothig erwies, wahrend anfangs alle vier Schwibbogen offen gewesen waren\*). Die dadurch gebildeten Seitenraume wurden nun im oberen Stockwerke zur Erweiterung der auch hier nach byzantinischer Sitte in der Höhe angeordneten Frauengallerie benutt, welche ursprünglich wohl auf die vier Sale hinter den kleineren Sauleneredern der Halbrotunden beschränkt mar \*\*); die untern Sale zu beiden Seiten des Mittelraums wurden von den Mannern eingenommen. Diese Veran= derungen verleihen jetzt dem Grundplane einen doppelten Charakter. Während vorher die Kreuzesform entschiedener hervortrat, erinnert nunmehr nach dem Abschneiden der nordlichen und südlichen Querarme das Ganze einigermaßen an die Basilika, indem das große Mittelquadrat mit den gegen Often und Westen angefügten Halbrotunden ein fast ovales, långliches Mittelschiff bildet, an welches sich die Raume zu beiden Seiten mit ihren durch die anstoßenden Sale in den Kreuzeswinkeln in der Längrichtung von Often nach Westen gebildeten Verlängerungen gleich Seitenschiffen anschließen. Gine kleinere Concha gegen Often, welcher ein rechtwinkelig abgeschlossener Verbindungsbogen mit den drei aus dem Narther hereinführenden Haupteingangen entspricht, vermehrt die Aehnlichkeit \*\*\*). Dagegen ruft die Grundform des gesammten inneren Raumes, welcher innerhalb der Umschließungsmauern beinahe ein vollkommenes Quadrat von 241 F. Länge und 224 F. Breite bildet, das Centralsystem zurück, welches sich noch mehr im Oberbaue ausschließend geltend macht. Der eben genannte Narther lauft in seiner, fast der ganzen Breite der Westfront gleichkommenden Lange vor dieser hin, und erscheint im Grundrisse gleichsam dop= pelt oder zweischiffig dadurch, daß sich an ihn der östliche Theil der den westlichen Worhof früher von

<sup>\*)</sup> So berichtet ausdrucklich Agathias de reb. gest. Justiani lib. V. Die Seitenmauern der hiernach im ursprünglichen Plane gelegenen, nördlichen und sudlichen Kreuzslügel erheben sich noch hoch über die Dachungen der jetigen, viel niedrigeren Seitengallerien bis zu dem Fuße der Mittelkuppel und bilden somit gleichsam vier ungeheuere Strebepfeiler, welche in den obern Theilen ihrer vorderen Stirnseiten enge, auf das Ruppeldach führende Treppen enthalten. Diese auf der unten gegebenen, außern Unsicht der Kirche von der Oftseite ersichtlichen kolossalen Mauerkörper entstellen in ihrer jetigen unorganischen Form das Leußere der Kirche in hohem Grade und wurden auch ohne jene historischen Undeutungen eine spätere Abweichung von dem ersten Plane vermuthen lassen.

<sup>\*\*)</sup> Bei der neben der Sophienkirche gelegenen und dieser offenbar nachgebildeten Kirche der h. Frene ist die Frauenempore zwar auch durch die nördlich und sublich an die mit der Hauptkuppel bedeckte Mittelvierung anstoßenden Kreuzslügel durchgeführt; letztere steigen aber dennoch mit ihrer aus Zonnengewölben gebildeten Decke bis dicht unter die Zarge der Mittelkuppel empor, so daß nur etwa ein Drittheil der Hohe durch die den Fußvoden der Frauenempore tragenden Arkaden verbaut wird. Es ist nicht unmöglich, daß eine derartige Einrichtung auch bei der Sophienkirche gleich von Unfang an beabsichtigt war; die jetzig en Bogenstellungen und Gewölbe der Seitengallerien sind aber offenbar erst nach der gemeldeten Verstärkung der Hauptpfeiler und Untersangung der großen Schwibbögen durch untergezogene Bögen von kleinerer Spannweite entstanden.

<sup>\*\*\*)</sup> Auf dem vorstehenden vom Berfasser bieser Forts. schon fertig vorgefundenen Holzschnitte ist der außere Umrif der kleineren östlichen Concha in so fern unrichtig angegeben, als derselbe nicht halbrund, concentrisch mit der innern Wandsläche, sondern in drei Polygonseiten gebrochen erscheinen muß, wie solches auch aus der unten gegebenen Ansicht der Oftseite erhellt. Dieselbe Abweichung von der Wirklichkeit ist auch auf dem unmittelbar vorher gegebenen Grundrisse von S. Sergius und Bacchus zu berichtigen.

allen vier Seiten umgebenden Bogenhallen unmittelbar anschließt, wahrend bis auf einen geringen Rest an der Sudseite und einen Theil der außern Umfassungsmauer auf der Nordseite die langs der drei übrigen Seiten des Vorhofes hinlaufenden Hallen jest verschwunden und unansehnliche Wohnungen der turkischen Imams an ihre Stelle getreten sind. Nach diesen Resten zu schließen, hatte der Borhof, welchen man sich bei vorstehendem Grundrisse hinzudenken muß, keine quadratische Form, sondern es scheint seine Tiefe (in der Nichtung von Westen nach Often) nur 105 F. betragen zu haben, wahrend seine Breite 154 K. betrug. Ueberblicken wir nun den eben im einzelnen beschriebenen Grundplan der S. Sophia noch einmal im Ganzen, so erscheint derselbe vorzüglich geeignet, um als Beleg der bereits oben (S. 278) ausgesprochenen Ansicht zu dienen, daß sich in den byzantinischen Centralbauten der eigenthumliche Charakter des byzantinischen Wesens im Gegensage zu dem volksthumlicheren Geiste, welcher die Einrichtungen des Abendlandes durchweht, gleichsam verkörpert zeigt, namentlich in der ausschließlichen Bestimmung des so bedeutend hervorgehobenen Mittelraums, gegen welchen die Nebenraume in Ausdehnung und Ausschmuckung gleichsam verschwinden, zur Begehung der gottesdienstlichen Ceremonien und zur Aufnahme der bei diesen thatigen Kleriker. Während nämlich in der östlichen Halbrotunde der mit beispielloser Pracht ausgeschmückte Altar stand, über den sich thurmartig ein auf vier Saulen ruhendes Altargehäuse Ciborium) erhob, und die in erstere einmundende Apsis nach altchriftlicher Sitte den Thronsessel des obersten Bischofs und die sich ihm zu beiden Seiten anschließenden Sitze der höhern Geistlichkeit enthielt\*), war das große Mittelquadrat, in dessen Mitte etwa der machtige Ambon mit seiner ihn überdeckenden, von acht Saulen getragenen Ruppel sich erhob, und wahrscheinlich auch noch die westliche Halbrotunde zur Aufnahme der Diakonen, Subdiakonen, Vorleser und Chorsanger, deren Zahl von Justinian für die Hauptkirche auf 525 beschränkt wurde\*\*), bestimmt, und bildete somit den eigentlichen Chorraum \*\*\*). Der Raum fur das Wolf aber, welcher im Basilikenstyl, wenigstens der Ausdehnung nach, einen so wesentlichen Bestandtheil des Ganzen ausmacht, wird hier gleichsam nur von den Winkeln und Ecken gebildet, welche neben dem fur den Kultus selbst bestimmten Hauptraume übrig bleiben, und war durch Gitter und Bruftungsmauern von diesem abgesondert.

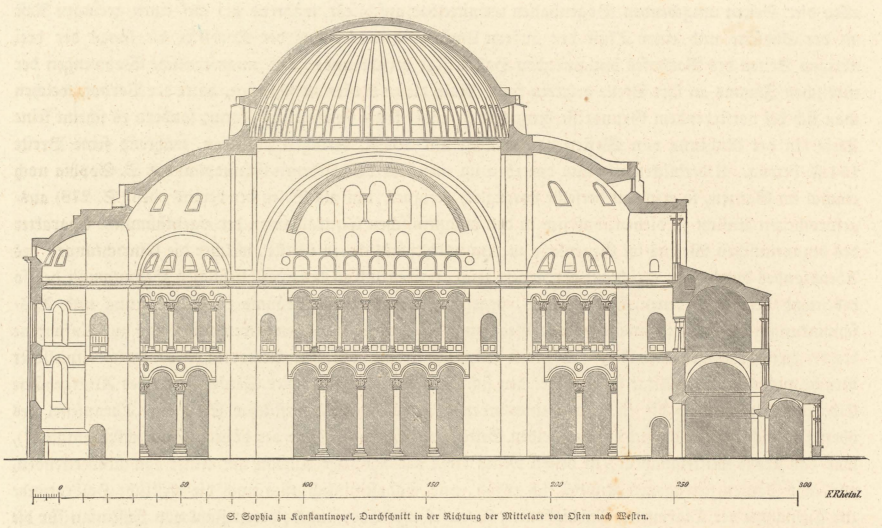
Betrachten wir den Bau nach seiner Höhendimension, so sinden wir auch hier den mittleren Raum bedeutend hervorgehoben. Die vier mächtigen, an den Ecken des großen Mittelquadrats aufgestellten Pfeiler, auf denen und den von ihnen getragenen Schwibbögen die weltberühmte, den ganzen Bau krönende Auppel ruht, bilden mit ihren Strebemauern den Kern der ganzen Construktion, an welchen alle übrige Theile gleichsam nur aussüllend und zur Abschließung gegen außen dienend sich anlehnen. Im Gegensaße zu dem Backseinmauerwerk der letztgenannten Theile des Gebäudes aus mächtigen Quadern aufgesührt, steigen sie bis zu einer Höhe von 72 K. senkrecht empor, woselbst die vier großen Schwibbögen ihren Anfang nehmen. Letztere haben gegen Osten und Westen, wo die Halbsupeln der beiden Halbrotunden sich ansügen, eine lichte Spannweite von 100 K.; die Bögen gegen Süden und Norden sind nach ihrer oben bereits erwähnten Untersangung durch den jüngern Fsidor eigentlich nur Blendbögen, indem die nur nach außen, im Innern aber nicht vor den später eingesetzen Füllmauern hervortretenden Entlastungsbögen, deren Spannweite durch die gleichzeitig bewirkte Verstärkung der Pfeiler auf 72 K. verringert worden ist, nach dieser Seite hin das Gewicht der oberen Theile tragen+). Aus den vier Winkelm zwischen den erstgenannten Schwibbögen wölben sich, dem obern Rande derselben solgend, Zwickelwölbungen (sogenannte Pendentiss) vor, welche nach

<sup>\*)</sup> Nach der Unnahme des gelehrten Du Cange (Commentar. ad Paul. Silent. Constantinop. Christ. lib. 3. c. 53) hatte der Altar in der kleinen öfilichen Apsis gestanden, welche Stelle er demselben auch in dem von ihm gegebenen Grundrisse anweist. Abgesehen davon, daß der Altar mit seinem kolossalen Ueberbaue darin weder genügenden Platz gesunden hatte, noch überhaupt hier fur das in den Seitenhallen versammelte Bolk sichtbar gewesen seine wurde, widerspricht dieser Annahme die bestimmte Nachricht bei den ältern byzantinischen Historisern Theophanes, Prokop, Kedrenos und Jonaras, nach welcher der Altar sammt seinem Siborium durch den oben erwähnten Ginsturz des östlichen Theiles der großen Mittelkuppel zertrummert worden ist. Er muß daher in der östlichen Halbrotunde und zwar nahe an der Stelle, wo sich diese an das große Mittelquadrat anschließt, also etwa unter dem letzteres nach Osten hin begrenzenden großen Schwibbogen gestanden haben.

<sup>\*\*)</sup> Nov. III. Praef. und c. I.

<sup>\*\*\*)</sup> Constantinopolis Christ. lib. III. c. 77 u. 78.

<sup>†)</sup> Auf dem nachstehenden Holzschnitte, welcher das Langenprofil der Kirche in der Sauptare von Often nach Besten darstellt, sind diese 5 F. starken, aus 4 Biegelschichten gebildeten Entlastungebogen ersichtlich. Die untern Theile berselben zu beiden Seiten zunächst über den Anfangern fallen mit den hier anstoßenden Fensteröffnungen zusammen, so daß die entsprechenden Gewände der letztern zugleich einen Theil von der Bogenleibung der erstern bilden.



einem der Halfte der Diagonale des großen Mittelquadrates gleichen Halbmesser konstruirt, endlich über den Scheiteln der Schwibbogen zusammenstoßen. Hier endigen sie in einer gemeinsamen aus großen Werkstücken gebildeten Ringschicht, deren offener Durchmesser einer Seite des Mittelquadrats gleichkommt. Sie bilden also Theile einer Ruppel, welche über einem durch die Ecken des Mittelquadrats gelegten Grundkreise errichtet erscheint und von welcher sowohl an der Grundlinie, als am Scheitel Augelsegmente abgeschnitten worden sind, deren Sehnen die Seiten des Mittelquadrats entsprechen. Ueber der ebengenannten Ringschicht beginnt nun, einen 23 & F. breiten Gang auf derselben frei lassend, die eigentliche, mit einem kleineren Halbmesser, als jene Zwickelwolbungen, konstruirte Ruppel, deren Scheitelpunkt sich 197 F. über dem Fußboden der Kirche erhebt. Bei 104 F. Spann= weite an der Basis hat sie eine Pfeilhohe von 463 & F. und bleibt demnach nur wenig unter dem Halbkreise. Dicht über ihrer Basis ist die Auppel mit vierzig Fenstern durchbrochen, deren Zwischen= pfeiler strebepfeilartig nach außen vorspringen. Berücksichtigt man die Angabe der altern Geschichts= schreiber, welche uns über den Bau der Hagia Sophia berichten, des Prokop, Agathias und Theophanes, welchen zu Folge die Auppel anfangs niedriger gewesen und nach dem schon erwähnten Einsturze im 3. 558 um 20 oder 25 F. erhoht worden ist, so liegt die Vermuthung nahe, daß die erste Kuppel mit den eben erwähnten Zwickelgewölben eine ununterbrochen fortlaufende Wolbung gebildet habe, und zwar eine Ruppel von derselben abgestutten Form, wie sie uns, wenn auch noch unvoll= kommen entwickelt, bereits oben S. 283 in der Kuppel von S. Nazareo e Celso zu Ravenna entgegen= getreten ift, und daß der genannte, zur Wiederherstellung derselben berufene Architekt in der zu flachen Spannung des obern Theiles ihrer Wolbung die Ursache ihres Einsturzes erkannt und diese nun durch das Aufsetzen einer neuen Kuppel von viel geringerer Spannweite zu entfernen gesucht habe. Hat nun auch die ganze Gliederung des Baues dadurch an Einfachheit verloren, und ist eine komplicirtere Zusammensehung mehr willkurlich vereinigter Theile an ihre Stelle getreten, so darf doch nicht geleugnet werden, daß eine große technische Schwierigkeit damit in glücklicher Weise gelöst und zugleich der ganzen Konstruktion der Unschein einer viel größeren Kuhnheit verliehen ist. Denn indem die Kuppel nunmehr erst über den Scheiteln der weiten Schwibbogen, welche selbst nur auf vier Punkten zu ruhen scheinen, beginnt, und überdieß durch die Zurücksetzung ihres Fußkranzes von dem sie tragenden Unterbau scheinbar abgeschnitten ist, so schwebt sie für den von unten zu ihrer schwindelnden Sohe Aufblickenden gleichsam in der Luft, und es konnte Prokop von ihr das Gleichniß

wagen, sie scheine auf keiner festen Grundlage zu ruhen, sondern wie an einer goldnen Kette vom Himmel herabzuhangen. Die Wirkung wurde noch größer sein, wenn nicht die schon besprochene Ausfüllung der Schwibbogen gegen Suden und Norden stattgefunden hatte. Der früher nach allen vier Himmelsgegenden gleichmäßig ausgedehnte freie Raum erscheint hierdurch namentlich unter der Auppel, wo die Fullwande nur von zwei Reihen unansehnlicher Fensteroffnungen durchbrochen sind, gleichsam von beiden Seiten zusammengedrückt. Offenbar bilden diese Fullwande, welche in ihrer geraden Flache unangenehm mit den majestätischen, ihnen gegen Westen und Often entsprechenden Salbkuppeln kon= traftiren und selbst mit der von den byzantinischen Baukunstlern so angstlich erstrebten Gleichformig= keit und Regelmäßigkeit im Widerspruche stehen, die schwache Seite der ganzen Bauanlage. Bemer= kenswerth ist in dieser Beziehung, daß ungeachtet der großen, der Hagia Sophia gewidmeten Bewunderung bei den späteren byzantinischen Kirchenbauten, für welche sie in den wesentlichen Grundzügen stets als Schema diente, dennoch die eben betrachtete Eigenthumlichkeit sich nirgends nachgeahmt zeigt, fondern daß vielmehr bei diesen die zwei sich innerhalb der quadratischen Umschließung kreuzenden Schiffe stets in gleicher Hohe in das mit der Auppel gekronte Mittelquadrat einmunden. Unterhalb ber Kampfer der großen Schwibbogen, welche als Gesims um den ganzen Mittelraum herumgeführt sind, öffnen sich in diesen die zwei Stockwerke der langs der Nord- und Sudseite sich erstreckenden oberen und unteren Gallerien durch von Saulen getragene Arkaden, mit welchen sowohl die an die Halbrotunden angesetzten Eredren und zwar genau in der an den Kirchen der hh. Sergius und Bacchus zu Konstantinopel und S. Vitale zu Ravenna oben angetroffenen Weise, als auch die eben betrach= teten Küllmauern der großen Schwibbogen gegen Norden und Suden durchbrochen sind. Da es bei der großen Breite der Seitengallerien an genügender Hohe für eine einfache Ueberwölbung derselben fehlte, so hat sich der Architekt damit geholfen, daß er in beiden Stockwerken hinter die nach innen gekehrten Saulenreihen und langs der Umschließungsmauern einige Fuß von beiden entfernt Saulen von geringerer Hohe aufgestellt und die in solcher Weise durch Theilung verringerten Spannweiten mit Kreuzgewölben zwischen Tonnengewölben oder breiten Gurtbogen überdeckt hat. Dieses Hulfsmittel ist freilich, obgleich geschickt versteckt und vom Mittelraume aus kaum bemerkbar, ebenso unasthetisch als konstruktiv fehlerhaft, und es hat der Architekt, um den leicht vorauszusehenden nachtheiligen Folgen des Schubes dieser Gewolbe auf die innern Saulenarkaden zu begegnen, gleich von vornherein starke eiserne Unker dicht über den Kapitellen der Gewölbeträger hindurchlegen muffen, welche auf der einen Seite in die Außenmauern eingreifen und auf der andern die Schafte der innern Saulen als Ringe umfassen. Nach außen find diese Gewolbe zu einer etwas geneigten, den Wafferabfluß begunstigenden Flache abgeglichen, aus welcher die Scheitel der Kreuzgewölbe als flache Kuppeln hervorsehen. Es wird somit die Bedachung lediglich durch die mit Blei belegten Rückflächen der Gewölbe gebildet, wie dieses auch ganz so bei der Bedachung der übrigen Gewölbe, namentlich der großen Hauptkuppel und der beiden Halbkuppeln, so wie der sich an diese anschließenden Apsiden der Fall ist. Diese freilich alle Feuersgefahr ausschließende Art der Dachbildung, deren Nachtheile aber doch nur in einem südlichen Klima weniger hervortreten, ent= spricht indessen vollkommen der schon oben S. 278 angedeuteten Tendenz der byzantinischen Architektur, und bleibt von nun an eine charakteristische Eigenthumlichkeit derselben bis in deren späteste Entwicklungs= periode. Fur die außere Erscheinung des Gebaudes ift dieses Berfahren, welches auch auf die untern Gebäudetheile angewendet, das Meußere lediglich zu der Kehrseite des Innern macht, aber auch in afthetischer Beziehung nicht vortheilhaft, wie ein Blick auf den nachstehenden, die Oftseite der Sophienkirche darstellenden Holzschnitt zeigt, und hat auch in der spätern Zeit die Entwickelung einer eigentlichen Architektur des Aeußern innerhalb des Kreises der byzantinischen Kunft verhindert. Die verhältnismäßig so rohe und unorganische Bildung der Außengestalt von S. Sophia, welche in dem grellsten Gegensaße zu der mahr= chenhaften Pracht des Innern stehn mußte, ist indessen so recht geeignet, den Unterschied zwischen der neuen driftlichen Kunftrichtung und der antiken Tempelarchitektur vor Augen zu führen, bei welcher gewissermaßen das umgekehrte Verhaltniß vorwaltete. Erst der abendlandisch = christlichen Kirchenbaukunft gelang es durch allmålige Ausbildung auch der außern Architektur, namentlich des der byzantinischen Kirche fremden Thurmbaues, das richtige Verhaltniß zwischen Innerem und Aeußerem herzustellen.

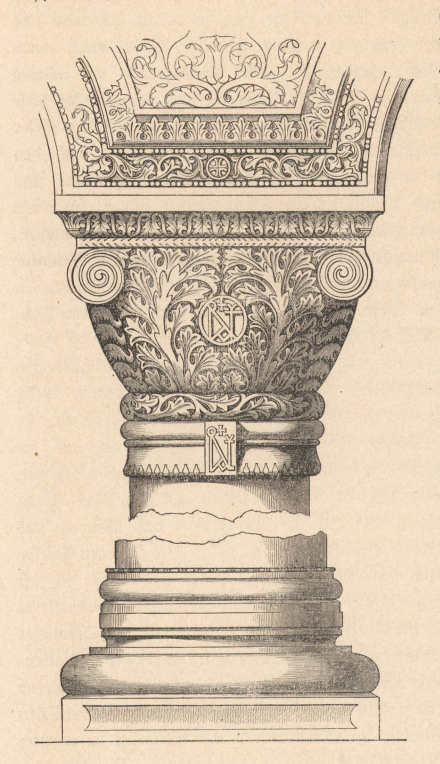


S. Sophia zu Konftantinopel, Unficht ber Oftfeite.

Ueber das architektonische Detail und die Dekoration des Innern der Hagia Sophia\*) muß hier noch einiges hinzugefügt werden. Im Vergleiche zu der vorchriftlichen antiken, namentlich der spåtromischen Architektur und ihrem oft überladenen Reichthum an Gliederungen und anderem plasti= schen Schmucke finden wir hier die Skulptur nur in sehr beschränktem Maße angewendet. Erklärt sich dieses einestheils aus dem Aufgeben des antiken Architravsystems überhaupt und aus der schon hervorgehobenen Richtung der byzantinischen Kunst auf ausschließliche Unwendung der Pfeiler= und Gewölbearchitektur, so muß doch der Hauptgrund dieser Erscheinung in der offenbaren Vorliebe für Mosaikenschmuck gesucht werden, welcher bei der Dekoration des Innern der Sophienkirche sich aller Wand = und Deckenflachen in einer Weise bemachtigt hat, daß alle Skulptur dagegen zurücktritt, und felbst die gesammte architektonische Gliederung darunter leidet. Gesimse finden sich nur da angewendet, wo sie als Kampfer zur Bezeichnung der Gewölbanfänge oder zur Abtrennung der Arkaden der Frauen= emporen von denen der untern Seitenhallen durchaus erforderlich waren, und sind dann nur aus den nothigsten Gliederungen gebildet, so wie überhaupt von geringer Hohe und Ausladung. Auch die Saulen, obgleich kostbare Marmorarten zu deren Schaften verwendet wurden, erscheinen gleichsam nur zur Ausfüllung der Bogenöffnungen dienend, als ein herkommlicher Schmuck, ohne die mindeste Bedeutung als eigentlich konstruktives Element. Die Schafte derselben scheinen überdieß, nach den mit Mube ausgeglichenen Differenzen der Höhen und Durchmesser zu schließen, antiken Bauwerken entnom= men zu sein, wie solches auch von den Geschichtsschreibern ausdrücklich berichtet wird. Das Laubwerk ihrer Kapitelle hat ganz den leblosen, an Stickereien erinnernden Charakter wie wir ihn schon oben an

<sup>\*)</sup> Ein gludlicher Umftand, die auf Befehl bes jegigen Gultans Abdul Mebichib in ben Sahren 1847 und 1848 bewirkte Restauration ber Sophien= firche burch ben Architekten Foffati, hat und endlich eine genaue, allfeitige Renntnig biefes wichtigen Gebaudes verschafft und badurch eine bieber fo schmerzlich empfundene Lude in ber Runftgeschichte ausgefullt, mahrend wir vorher und mit ben burftigen und bochft ungenauen Darftellungen begnugen mußten, welche von einzelnen fruheren Befuchern ber Rirche gleichsam im Fluge und unter ben schwierigften Umflanden fluchtig ffizzirt worden waren. Bei biefer Reflauration wurde bas Webaude nicht nur in konftruktiver Sinficht vor bem immer zunehmenden Berfalle gefichert, fondern auch der Mofaitenschmud des Innern von ber ihn feit ber turfifden Eroberung bededenden Ralftunde befreit und gereinigt, fo bag berfelbe bis auf die figurlichen Darftellungen, welche ben Borfchriften bes Roran gemaß wieder mit einem Unftriche verdedt werden mußten, ebenso wie vor dreizehn Jahrhunderten dem Beschauer entgegenstrahlt. Bir besiten seitdem zwei vortreffliche Berke über bie C. Cophia, bas eine von bem verbienten Restaurator felbst unter bem Titel: "Aya Sophia Constantinople, as recently restored by order of H. M. the Sultan Abdul Medjid, by G. Fossati, London 1852", herausgegeben, das andere von dem f. preußischen Architekten 2B. Salzenberg , welcher im Auftrag C. M. des Konigs von Preugen Die durch die ermannte Restauration gebotene Gelegenheit zur Aufnahme bes Gebaubes benutte. Letteres Berk umfaßt unter dem Titel: "Die altchriftlichen Baudenkmale von Conftantinopel vom 5. bis 12. Jahrhundert von B. Salzenberg, Berlin, 1854", außer ber G. Cophia noch vier andere Rirchen, fo wie einen Pallaftbau, und es fonnte baffelbe, ba ber Drud gerabe bis zu biefem Bogen vorgefdritten mar, jum Theil mit Beiseitesegung ber theilmeife bereits fruher angefertigten, auf mangelhafte Borbilder gegrundeten Golgichnitte, noch zu ben bier beigefügten Darftellungen benutt werden. In diefer wie in noch mancher anderen Beziehung ift die von dem Berfaffer ebenfo, wie von dem Berleger fcmerglich beklagte, durch außere Berhaltniffe herbeigeführte Bergogerung ber vorliegenden Fortfegung, wenigstens fur beren Inhalt, welcher baburch manche Bereicherung erfahren hat, nicht nachtheilig geworben.

den Saulen der Basilika S. Apollinare in Classe und San Vitale zu Ravenna (S. S. 275, 285 und 286) hervorgehoben haben. Nur daß hier die Muster wo möglich noch chablonenartiger und dabei auch flacher gearbeitet sind, während die Kapitellsorm im Ganzen sich noch mehr von dem antiken Typus entsernt hat, so daß nur die kaum hervortretenden Voluten mit den sie verbindenden Walzen



Bafis, Kapitell und Bogenanfang von ben unteren Gänlenarkaben ber S. Cophienkirche.

einigermaßen an das antike jonische Kapitell er= innern. Bemerkenswerth ist auch die ausgebauchte Korbform des Kapitellkörpers, welche den Ueber= gang von dem Saulenschafte zu der nicht mehr, wie an den Kapitellen jener Gebaude, in antiker Weise ausgeschnittenen, sondern hier ganz gerad= linigen Deckplatte bildet. Hierin liegt ein bedeutender konstruktiver Fortschritt, da die Bogen= anfånge nunmehr unmittelbar auf die breite Ober= fläche der Deckplatte aufgelegt werden konnten, und der zur Gewinnung eines hinreichenden Auflagers für die Bogenanfange früher angebrachte Kampferauffag damit ganz entbehrlich wurde. Diese Unordnung blieb von da an im Allgemeinen für die spätere byzantinische Architektur maßgebend, und hat, von letterer auf die abendlandische Baufunst übertragen, auch in dieser seit der karolingi= schen Periode stets vorgewaltet. Unter den Sals= ring des Kapitells ist ein aus drei Gliederungen gebildeter, 111/2 Zoll hoher Bronzering mit einer schloßartigen Schließe auf der nach dem Mittel= raum gekehrten Seite, welche auf der Vorder= flache ein Monogramm trägt, gelegt, dem ein ähnlicher 9 Zoll hoher Bronzering um den unteren Rand des Saulenschaftes entspricht. Wahrschein= lich wollte man diesen dadurch vor dem Absplittern der Kanten in Folge des auf ihn wirkenden ungeheueren Druckes bewahren. Die Säulenbasen haben die sogenannte attische Form, welche mit größeren oder kleineren Abweichungen bis in die

erste Periode des Spishogenstyls hinein sich in der Baukunst der christlichen Bolker behauptet. Die hier rechtwinkelige Form des oberen Theils derselben zeigt sich schon an den oben S. 275 gegebenen Basen der Ravennater Bauwerke. Die reich mit Laubwerk verzierten Archivolten der auf den Kapitellen ruhenden Schwibbsgen sind in eigenthumlicher Weise, welche sich übrigens schon an dem Palaste Diokletians zu Salona vorsindet, horizontal über den Kapitellen durchgeführt. Dieses wiederholt sich ebenso an den Bogenstellungen der darüber sich erhebenden Frauenempore, welche auch in den Säulendetails die Formen der unteren Arkaden ziemlich genau wiederzibt. In den Größenverhältnissen aller ihrer Theile steht sie freilich denen der letzteren bedeutend nach, indem mit Basis und Kapitell die oberen Säulen, dichter gestellt, nur 22 F. 5 Zoll hoch sind, die unteren dagegen eine Höhe von 33½ Fuß haben. Eine nähere Betrachtung verdienen auch die größeren Fensterzössenungen, welche die Außenwände der oberen und unteren Seitengallerien längs der Nordz und Sübseite der Kirche, sowie die Frontmauer über dem westlichen Narther durchbrechen und von denen außer einer Neihe kleinerer von ähnlicher Form, welche zu der untern Nebengallerie gehören, zwei zu beiden Seiten der össtlichen Halbrotunde auf dem Aufrisse der vorigen Seite zu sehen sind. Wie die weit kleineren Fenster der großen Kuppel, der Halbkuppel und der Apside, sind sie ursprünglich mit

vier Zoll starken Marmorplatten ausgesetzt, welche in der oben S. 277 dargestellten alterthum= lichen Weise der Fensteröffnungen einiger romischen Basiliken durchbrochen sind, um das Licht ein= zulassen, und zwar hier durch viereckige Deffnungen von 7 bis 8 Zoll Breite und 9 bis 10 Zoll Hohe, so daß dazwischen nur gerade Steinsprossen von 31/2 Zoll Breite übrig blieben. Um nun diesen Marmorplatten in den größeren Fensteröffnungen den nothigen Halt zu geben, hat man jede der letteren mit einer Pilasterarchitektur in zwei Stockwerken über einander, welche durch einen sehr niedrigen Architrav von einander getrennt sind, ausgefüllt, wobei die Kapitelle der oberen Pilaster unmittelbar unter die Leibung der Fensterbogen stoßen.\*) So roh und unorganisch diese Fensterarchitektur, welche sich spåter an der karolingischen Palastkirche zu Aachen und an den dieser nachgebildeten Bauwerken wiederholt zeigt, uns auch entgegentritt, so haben wir in ihr doch den Keim der Fensterbildung zu erkennen, welche von der abendlandischen Architektur übernommen und in dieser organisch durchgebildet, zu den reichen und phantasievollen Gestaltungen führte, die eines der unterscheidenden Merkmale und zugleich eine der ersten Zierden des Spigbogenstyls ausmachen. Durch diese weiten Lichtoffnungen fallt nun ein hinreichendes Licht, um den vornehmsten Schmuck des Gebäudes, welchen, wie oben bemerkt, die farbigen Inkrustationen aus kostbaren Steinarten und die Glasmosaiken bilden, vortheilhaft wirken zu lassen. In ersterer Weise sind außer den Fußboden, von deren Schmuck jedoch nur ein kleiner Rest im Mittelraume noch erhalten ist, die fenkrechten Wandflachen verziert; die Gewölbeflachen, so wie auch die senkrechten Flachen der Schildbogen über den Kampfergesimsen sind mit Mosaiken bedeckt, welche theils rein ornamentale Motive, theils figurliche Darstellungen aus der heiligen Geschichte oder kirchlichen Symbolik zeigen, und, soweit sie noch aus der Zeit Justinians herrühren, zu dem reichsten und schönsten gehören, was uns aus dem christlichen Alterthum erhalten ist. Aus farbigen Glasstiften von 2 bis 21/3 Linie Durchmesser gebildet, mit deren Hulfe die feinsten Farbenabstufungen hervorgebracht werden konnten, mit dem Metallglanz des Silbers und Goldes aufgehöht, welches in dunnen Plattchen in den Stiften und Würfeln aus Glas eingeschmolzen ift, so daß derartige Goldgrunde die großen Flachen neben den farbigen Friesen und den figurlichen Darstellungen bedecken, — treten diese Mosaiken dem Auge noch heute in fast beispielloser und dabei unverwüstlicher Pracht entgegen. Bei der erwähnten Restauration bedurfte es nur der Reinigung vermittelst Drahtbursten, um nach der Entfernung des vielhundertjährigen Schmußes und der durch turkischen Fanatismus bewirkten Uebertunchung der bildlichen Darstellungen den Mosaiken= schmuck so glanzend wie am ersten Tage nach der Unfertigung wieder aufleuchten zu lassen \*\*) Während indessen die Friese und Rosetten der Mosaikbekleidung zugleich darauf berechnet sind, die architektonischen Linien hervorzuheben und auf diese Weise den Mangel an Gliederungen und Gesimsen zu ersetzen, wirkt die farbige Steintafelung der senkrechten Wandflachen weniger vortheilhaft. Sie lost diese in eine Unzahl größerer und kleinerer Füllungen von vierseitiger Form auf, welche systemlos anein= ander gereiht, den Blick verwirren und die machtigen Raumverhaltnisse scheinbar vermindern, namentlich aber den riefigen Kuppelpfeilern, über welche sie sich gleichmäßig ausbreiten, alle Bedeutung nehmen. Der oben S. 290 gegebene Durchschnitt, wo die Tafelung weggelassen ist, låßt lettere daher in einfachen Linien beffer hervortreten, als es in der Wirklichkeit der Fall ift.

Baukunst gewesen sind, wie die vorstehend in ihren Hauptgrundzügen beschriebene Sophienkirche. Sammtliche späteren Kirchenbauten, nicht bloß des oftrömischen Reiches, sondern auch soweit irgend byzantinischer Einfluß sich geltend machte, tragen gleichsam ihren Stempel oder lassen

<sup>\*)</sup> Eine ähnliche Verrahmung durch unverzierte Steinpfeiler zeigen schon die Bogenfenster der großen gewölbten Badehallen des Caracalla und Diofletian zu Rom. Zu vergleichen ist die vortreffliche konstruktive Analyse dieser Gebäude von R. Willis, Remarks on the Architecture of the Middle Ages, p. 67 seqq. Pl. 1. Fig. 1.

<sup>\*\*)</sup> Einen guten Begriff von der reichen Wirkung dieser echt monumentalen Ornamentik geben die in Farbendruck und Stahlstich meisterhaft ausgeführten Bildtafeln zu dem auf vorstehender S. 292 erwähnten Werke von Salzenberg, welchem die drei letzten Abbildungen entlehnt sind, und auf welches auch hinsichtlich weiterer artistischer und konstruktiver Details verwiesen werden muß. Daß die Mosaiken nicht alle aus Justinianus Zeit stammen, zeigt, abgesehen von den nach historischen Zeugnissen in Folge von Einsturz später erneuerten Theilen, woran sie vorkommen, der sehr vers

sich in ihrer wesentlichen Struktur auf sie zurückführen, ja es ist selbst unmöglich, in der Baukunst der Bekenner des Islam, so eigenthumlich auch diese in mancher Richtung, namentlich in der Ornamentik, sich ausgeprägt hat, den byzantinischen Einfluß und die beim Baue der Sophienkirche zur Geltung gekommenen konstruktiven Principien zu verkennen. Freilich bezeichnet diese auch den Höhenpunkt, über welche die byzantinische Architektur nicht hinausgekommen ift, den sie auch spater nie wieder erreicht hat. Denn außer manchen nicht zu läugnenden Fortschritten in der Bildung des Einzelnen, namentlich an der Außenseite der Gebäude, hat doch keines derselben weder in raumlicher Ausdehnung, noch in prachtiger Ausstattung der Hagia Sophia je den Rang streitig gemacht. Vielmehr läßt sich bei allen andern byzantinischen Kirchen eine mit dem Verlauf der Zeiten und dem allmäligen inneren und äußeren Verfalle des Reiches selbst zunehmende Verarmung der künstleri= schen Formenbildung bis zur endlichen Erstarrung in einen weiterer Entwickelung ganzlich unfähigen nüchternen Schematismus, und damit zugleich ein Einschrumpfen der raumlichen Berhaltniffe bis zu einem Minimum von Große wahrnehmen, welches mit den abendlandischen Begriffen von der einem Kirchenbau ziemenden außerlichen Bedeutung in großem Widerspruche steht. Es scheint dieser Gegenfat vornehmlich in einem rituellen Unterschied von dem Gebrauche der lateinischen Kirche begründet zu sein, welche letztere die Aufstellung einer Mehrzahl von Altaren in einem Kirchengebäude gestattete, wahrend in der griechischen Kirche die Aufstellung nur eines Altars in demselben Gebaude die Regel blieb. Man gewöhnte sich daher in letterer, Kirchen für nur kleinere gottesdienstliche Bersammlungen zu bauen, und vermehrte lieber, wo eine zahlreichere Bevolkerung es nothig machte, die Menge der Kirchen an einem und demselben Orte oft ins Unglaubliche.

Dewunderung aller Besucher erregten, so daß die uns von ihnen hinterlassenen Aufzeichnungen in begeisterter Schilderung des Eindrucks, welchen der Anblick der byzantinischen Metropole auf sie ausübte, einander fast überbieten,\*) — scheinen nur sehr wenige die im Lauf der Zeit über letztere verhängten zerstörenden Katastrophen überdauert zu haben. Selbst von den fast zahllosen Kirchen, in deren Erbauung die byzantinischen Herrscher mit begüterten Privatleuten dermaßen wetteiserten, daß einzelne Geschichtssschreiber tadelnde Bemerkungen über die sich hierin kundgebende Verschwendung nicht unterdrücken können,\*\*) sind ungeachtet ihrer soliden, seuersichern Bauart und verhältnismäßig geringen Größe nur wenige auf unsere Zeiten gekommen, obzleich der gelehrte Du Cange aus den Nachrichten byzantinischer Schriftseller das Vorhandensein von mehr als vierhundert nachweist. (Constantinopolis Christiana lib. III, c. 1 seqq.) In noch größerem Maße ist dieses mit den weltlichen Pallastbauten der Fall. Wir mussen hier von den oft überschwänzlichen und schwülstigen Beschreibungen der letzteren, aus welchen wenig für die specielle Darlegung des Entwickelungsganges der Architektur, um welche es sich hier nur handeln kann, zu gewinnen ist, absehen, um uns an die Monumente selbst zu halten, soweit von diesen zuverlässige Darstellungen vorliegen.

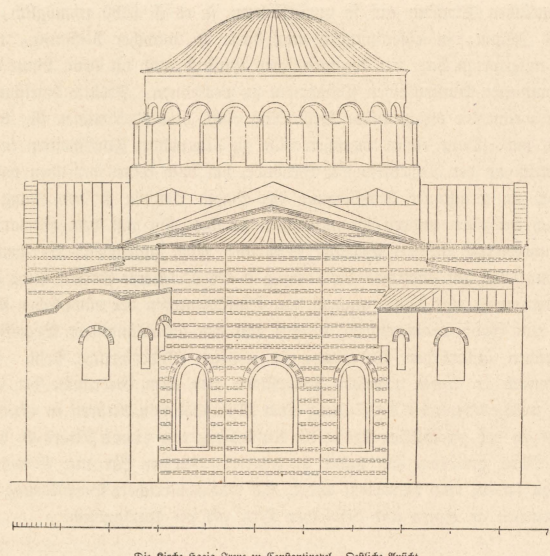
nter diesen ist vor allen die Frenenkirche zu nennen, welche sich in ihrer Formenbildung zunächst an die Hagia Sophia anschließt, in deren unmittelbarer Nähe, jetzt eingeschlossen von dem Vorhof des kaiserlichen Serail, dieselbe gelegen ist. Schon Constantin der Große hatte, wie oben S. 273 bemerkt wurde, eine Kirche unter diesem Namen erbaut, †) welche mit der Sophienkirche in enger Verbindung stand, und dann von Justinian, als sie mit dieser im Nike-

schiedene Styl der Ornamente und bildlichen Darstellungen. Für das auf T. XXVII. gegebene Bild über der Königsthür scheint es außerdem die Tracht des Kaisers zu beweisen, welche nach Ausweis der Siegel und Münzen der Herrscher von Byzanz frühestens dem 10. Jahrhundert angehören kann. Die musivische Kunst wurde noch lange nachher in Byzanz geübt, und von da, wie weiter unten bemerkt werden wird, im eilsten Jahrhundert nach Italien zurückverpflanzt, woselbst sie damals schon seit Jahrhunderten in Bergessenheit gerathen war.

<sup>\*)</sup> Bergl. unter anbern, außer Procopius, de Aedificiis Justinian. lib. VI., bes Gregorius Nazianzenus Somnium de templo Anastiasiae; Wilhelmus Tyrius lib. XX. c. 26; Fulcherius Carnotensis, Hist. Hierosol. c. 4; Villeharduin, c. 66, u. a. m.

<sup>\*\*)</sup> Bergl. u. a. Nicetas, lib. VII., c. 3; Theophylactus, Institutio regia c. 10.

<sup>†)</sup> Mit dieser Benennung, Friedenskirche, steht die jetige Benutzung des Gebäudes, welches eine Sammlung von Waffen und Kriegstrophäen enthält, in einem wunderlichen Gegenfatze.



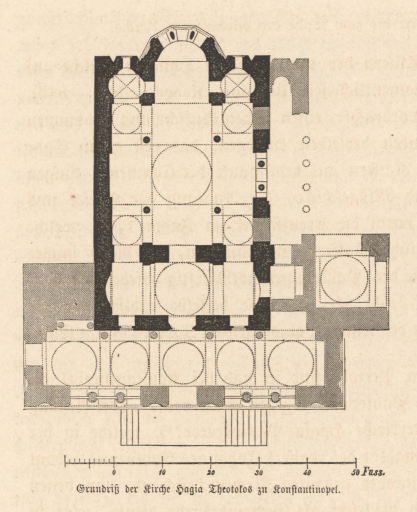
Die Rirche Sagia Irene gu Conftantinopel. Deftliche Anficht.

Aufstande abgebrannt war, gleichfalls neu aufgebaut wurde. (Procopius a. a. D. c. 3.) Unter dem Kaiser Leo dem Ffaurier (717—741) wurde sie von einem Erdbeben zerftort, so daß das jegige Gebäude fruhestens aus der ersten Salfte des achten Sahrhunderts herrühren kann. In ihrer Grundrigge= staltung nabert sie sich noch mehr der Basilikenform, als die Hauptkirche, was sich möglicherweise von der Gestalt der ersten Bauanlage, deren Fundamente vielleicht bei dem wiederholten Neubau mitbenutt wurden, herschreibt. Denn dem quadratischen Mittelraum, welchen die auf dem beigefügten Aufrisse der Ostseite sichtbare Hauptkuppel kront, ist in der Richtung der Langenare nach Westen bin ein ebenso breiter, aber etwas kurzerer Raum zugefügt, über welchem sich demgemäß eine niedrige Flachkuppel von ovaler Grundform erhebt. Es bildet fich hierdurch eine Art Mittelschiff, an welches sich dann unmittelbar der weftliche Narther anschließt. Ganz wie bei der Sophienkirche öffnen sich nach Guden und Norden in das Mittelquadrat kurze, rechtwinkelig abgeschloffene Kreuzarme von gleicher Breite mit diesem, welche aber nicht, wie bei jener Kirche, in ihren oberen Theilen verkummert, sondern von Tonnengewolben überdeckt sind, die zu gleicher Hohe mit den vier die Ruppel tragenden Schwibbogen aufsteigen. Dadurch, daß auch zu beiden Seiten des oblongen Theils nach Westen mit Tonnengewolben überdeckte Raume von gleicher Breite mit diesem und von gleicher Hohe und Tiefe mit den Kreuzarmen angebracht sind, welche die Winkel der lettern ausfüllen, wie solches neben der Apfide durch kleinere quadratische Rebenraume geschieht, wird eines= theils eine vierseitige Umschließung aller Raume nach Außen bewerkstelligt, wie sie der byzantinische Kirchenbau gewohnt war, wahrend anderntheils in Folge der Durchbrechung der auf der Langenare der Kirche senkrecht stehenden Scheidemauern dieser Nebenraume durch offene Arkaden eine Art Nebenschiffe von beinahe gleicher Sohe mit dem Mittelschiffe entstanden ift. Ueber erstere ziehen sich gleichmäßig zu beiden Seiten Frauenemporen bin, welche von einfachen, mit Rundbogen verbundenen Pfeilern getragen werden, oben aber in freier Berbindung mit dem Mittelraume stehen. Ihr Licht empfangen sie durch in drei Reihen über einander angebrachte Fenster in den unter den außeren Stirnbogen der sie bedeckenden Tonnengewolbe eingezogenen Außenmauern, welche den oben S. 291 beschriebenen Kullwanden über den Frauenemporen der Sophienkirche ganz ahnlich gebildet sind. Rur findet hier in der Stellung dieser Fensterwande der bereits oben S. 288 und 291 bemerkte

Unterschied statt, daß diese letteren bis zur Abschließungsmauer der außeren quadratischen Umschließung vorgerückt sind, und somit das Querschiff sich in der ganzen Hohe der Kirche durchgeführt zeigt. Nach alle diesem ist es nicht unmöglich, daß die Kirche in ihrer jetzigen Gestalt bis in das achte Jahrhundert hinaufreicht, in welchem, wie oben bemerkt, ein Wiederaufbau der Kirche angenommen werden muß. (Wergl. Constantinop. christ. lib. 4, c. 7.) Mit dieser Zeitperiode, in welche der den Künsten so verderbliche Bildersturm fällt, und 120 Jahre hindurch unter rohen Soldatenkaisern die geistlichen Stiftungen verarmen machte, wurde auch die so schmucklose Ausführung des Baues wohl übereinstimmen. Doch haben solche Zeitbestimmungen wegen des stabilen Charakters der byzantinischen Architektur, der sich im Laufe der Zeiten kaum merklich veränderte, und bei der naheliegenden Wiederverwendung alterer Fragmente, immer ihre Schwierigkeit. Das hochst einfache Aeußere, welches fast nur durch abwechselnde Schichten von Marmarquadern und Backsteinen, letztere in drei Lagen übereinander, einige Ausschmückung erhält, wie solches als stehendes Verzierungselement sich fast an allen spåteren Bauwerken wiederfindet, zeigt demnach, verglichen mit der Außengestalt der Sophien= kirche, einen Fortschritt in der Formenbildung. Die vortretenden Massen gruppiren sich gut um den sie überragenden Hauptkörper, und stehen zu diesem und untereinander in schicklichem Berhaltniß. Auch bilden die flachen Giebeldacher der Kreuzarme einen angenehmen Gegensaß zu den gewölbten Dachflächen, welche nicht mehr das rohe, unvollendete Aussehen haben, wie an jener Kirche. Namentlich zeigt sich bei der Bildung der Hauptkuppel, ungeachtet der sonst im Ganzen wie im Einzelnen unverkennbar hervortretenden Nachahmung der Sophienkirche, im Vergleich zu der der letzteren eine gluckliche Abanderung, darin bestehend, daß die von außen dem Schube der Ruppel entgegenwirkenden Strebepfeiler zwar ganz den oben S. 290 und 292 dargestellten, welche den Fuß der Hauptkuppel der Sophienkirche umgeben, nachgebildet erscheinen, sich aber nicht wie dort an die Kuppelwölbung selbst, sondern an einen cylinderformigen Untersatz der Kuppel (Zarge oder Tambour) lehnen, welcher mit Fenstern durchbrochen ist, und auswendig durch ein umlaufendes Hauptgesims sich von dem Ruppeldache abgrenzt. So scheinbar unbedeutend diese Abweichung hier erscheinen mag, so sehr sie sich dabei noch ihrem Vorbilde unmittelbar anschließt, so ist sie doch deßhalb bemerkenswerth, weil wir in ihr, wenn nicht das erste, doch das alteste bekannte Beispiel eines architektonischen Motives erblicken, welches ebenso der auch hierin stabilen Form der späteren byzantinischen Auppelkirchen, als der Kuppelbildung der abendlåndischen Architektur bis auf die heutige Zeit fast überall zu Grunde liegt.

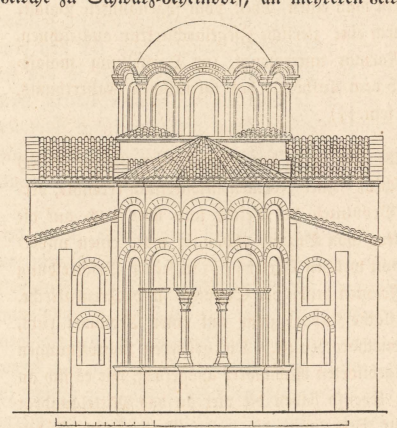
firchlichen Bauwerken Conftantinopels die kleine Kirche der Theotokos (Gottesgebärerin) zu nennen, unter welchem Widmungstitel sich allein neun und vierzig Kirchen daselbst befanden.\*) Wohl dem Ende des hier angenommenen Zeitraumes entstammend, zeigt sie in geschmackvoller Fortbildung der an der Frenenkirche in höchster Einfachheit zu Tage getretenen Grundformen den byzantinischen Styl in der zierlichsten Entwickelung, zu welcher er namentlich im Neußeren gelangte. Die vier Urme des Kreuzes, inwendig mit Tonnengewölben, außen mit flachen Walmbachern bedeckt, der östliche in eine inwendig halbrunde, im Neußern polygonisch geschlossene Apsis auslaufend, lehnen sich, indem sie über die quadratische Umschließung des Ganzen emporragen, an die Hauptkuppel, deren Trommel statt der einfachen Strebepfeiler mit zierlichen Halbsaulen besetzt ist. Diese letzern tragen statt des geraden Hauptgesimses kreisförmig abgeschnittene Giebel, deren Trausgesimse concentrisch mit den Bogen der zwischen ihnen liegenden Auppelfenster gebildet sind. Wenn sich nun auch der im

<sup>\*)</sup> Constantinopolis Christiana lib. IV. c. 2. Wenn die Angabe von Alb. Lenoir, nach bessen Zeichnungen diese Kirche bei Gailhabaud, Monumens anciens et modernes, Livrais. L. Pl. 2, 3 abgebildet ist, ihre Richtigkeit hat, daß dieselbe nämlich von den Griechen Konstantinopels noch jest Θεοτόκος τον Αιβός genannt werde, so wäre es dieselbe, welche der Patrizier Konstantinod Libs mit dem dazu gehörigen Kloster unter Kaiser Leo dem Philosophen (886—911) erbaut hat. Dieser Zeit aber, bald nach der die Künste so sehr zurückdrängenden Periode der Bilderstürmerei, scheint die so zierliche und fast manierirte, den andern griechischen Bauwerken der spätern Zeit gleichkommende Formenbildung der Kirche zu widersprechen. Da nun Nicephorus Gregoras lib. IX. berichtet, daß die Mutter des im Jahre 1185 ermordeten Kaisers Andronicus Comnenus, Theodora, dieses Kloster des Libs wiederhergestellt (ἀνεκαίνισεν), den Leichnam des Andronistus darin beigesetzt und selbst darin ihre Ruhestätte gefunden habe, so liegt die Annahme nahe, daß von derselben auch das jest noch vorhandene Gebäude errichtet worden ist. Lenoir und Salzenberg a. a. D. S. 34 sezen dasselbe in die zuerstgenannte Zeit. Es dient jest zum türkischen Gottesdienste.



nebenstehenden Grundrisse heller schattirte doppelte Narther der Westseite deutlich als spåterer Zusat erkennen läßt, welcher ungeachtet der vier sich über ihn erhebenden achtseitigen Kuppeln, die Wirkung der ursprünglichen einfachen Unlage beeinträgtigt, so zeigt derselbe sich doch dieser in Technik und Glie= derung so nahe verwandt, daß seine Erbauung ber der Kirche unmittelbar gefolgt sein muß. Als be= merkenswerth erscheint die Vertauschung der bei den bisher betrachteten alteren Gebauden die Saupt= kuppel der Mittelvierung mit den anstoßenden Tonnengewölben der Kreuzarme tragenden Pfeiler durch Saulen, was freilich durch die Kleinheit des Gebäudes ebenso ermöglicht wurde, wie es auf der andern Seite die Enge des unteren Raumes, welcher dadurch freier und offener wurde, wunschenswerth erscheinen ließ. Die Frauenemporen sind, als in einer Klosterkirche nicht am Plage, ganz wegge= fallen. Als charakteristisch zu erwähnen sind auch

die flachen Wandnischen der Nebenräume der Apside (Skeuophylakion und Proskomide) und des Narther, welche auch im abendländischen Rundbogenstyl des zwölften Jahrhunderts (z. B. an der Kirche zu Schwarz-Rheindorf, an mehreren Kirchen Kölns, u. a. m.) häusig vorkommen. Auch im



Aufriß der Kirche Hagia Theotokos gu Konstantinopel. Oftseite.

Aeußern tritt dieses Motiv als Verzierung der Wandflachen auf, namentlich wie in nebenstehendem Holzschnitte zu ersehen, über den Lichtöffnungen der Apside. Dann erscheint auch der außere fünf= seitige Schluß der Apsis, statt des sonst vorherr= schenden dreiseitigen, ferner die ebenso zierliche, als kuhne Unterstützung der außersten Polygon= feiten durch Saulenpfeiler, wodurch die drei oft= lichen Lichtöffnungen zu einem großen Fenster ver= bunden werden, bemerkenswerth, so wie endlich auch die Markirung der Nebenkapellen der Upsis durch dreiseitige Einziehungen in der sonst glatten Stirn= mauer. Letteres Motiv, welchem wir besonders bei den spåteren armenischen Kirchen häufig be= gegnen, ift fur die spatere Zeit der byzantinischen Architektur besonders bezeichnend. 2018 Berzierung der Wand= und Gewölbeflachen im Innern zeigen

sich noch hier und da Reste musivischer Arbeit. Das Aeußere ist mit einer Marmorbekleidung aus abwechselnd weißen und schwarzen Streisen versehen, wie sie im zwölsten Jahrhundert namentlich in Italien so häufig vorkommt.\*)

<sup>\*)</sup> Wegen der Rleinheit des Mafftabes fonnte fie hier im Solgschnitte nicht wohl angegeben werden.

3. Der byzantinische Styl vom zwölften Jahrhundert bis zum Ende des oftromischen Reichs.

die bilderstürmenden Kaiser gefolgt war, namentlich seit Basilius Macedo (865—886), welcher Künste und Wissenschaften wieder emporbrachte, einen neuen Aufschwung genommen hatte, tritt und später wieder ein unaufhaltsames Sinken derselben entgegen, das erst gegen Ende des 11. Jahrhunderts unter den guten und gebildeten Kaisern aus dem Hause der Comnenen einigen Stillstand ersuhr. Doch führten äußere Stürme und Mißgeschicke, der Andrang der Perser und Türken, dann endlich die Eroberung der Hauptstadt durch die Kreuzsahrer im Jahre 1204, welche diese bis zum Jahre 1261 besaßen und dort ein lateinisches Kaiserthum gründeten, das Neich immer mehr seinem Untergange entgegen. Durch die Familie der Paläologen nothdürstig wiederhergestellt und zuletzt fast nur auf den Besig Constantinopels beschränkt, erreichte dasselbe endlich mit der Eroberung dieser Stadt durch die Türken und dem Tode des letzten Paläologen im Jahr 1453 sein Ende.

on noch übrigen Bauwerken aus dieser legten Periode sind in und bei Konstantinopel die Kirche des Alosters Chora und die des Klosters Pantepopti\*) gegen Ende des 11. oder Anfang des 12. Jahrhunderts erdaut, dann die Klosterkirche Hagia Pantokrator\*\*), welche in der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts von Frene, der Gemahlin des Kaisers Johannes Comnenus erdaut wurde, zu nennen. Diese letztere, auß zwei dicht aneinander gebauten Kirchen bestehend, von denen jedoch nur die eine mit einem Narther versehen ist und vielleicht als Gemeindekirche diente, zeigt in Anlage und Details eine große Achnlichkeit mit der vorstehend beschriebenen Kirche der Theotokos.\*\*\*) Die im Zwinger der nordwestlichen Ringmauer, wo sich diese nach dem sogenannten goldenen Horn hinwendet, besindlichen Reste eines Saalbaues, in welchem man einen Theil vom sogenannten Palaste des Hebdomon †) zu erkennen glaubt, und welche sich durch eine zierliche Ziegelarchitektur auszeichnen, wobei die verschiedenen Farben des Materials, mit Marmor untermengt, zur Darstellung mosaik-artiger Muster im Acusern benutzt sind, scheinen erst nach dem Ausschöfen des lateinischen Kaiserthums, wenn nicht während dessen Bestehen selbst, entstanden zu sein. ††)

ie lette Ausprägung des byzantinischen Styls, wie er in den vorstehenden Gedäuden sich darstellt, und damit im Wesentlichen den Abschluß seiner Formenentwickelung erreichte, verstreitete sich von der Hauptstadt aus über alle Provinzen des Reichs und übte auch auf die benachbarten Länder, deren geistige und materielle Kultur von Byzanz abhängig war, einen unverkennbaren Einfluß aus. Mehrere Kirchen Kleinasiens, von welchen Texier+++) in seiner Beschreibung dieser Gegenden Abbildungen gibt, nähern sich in ihren Formen denen der Sophiens und Frenenkirche. So namentlich eine kleine Kirche zu Ancyra, deren flache Kuppel zwar auf einer Trommel ruht, aber doch am untern Rande von einer Reihe Fenster durchbrochen ist. Die größeren Lichtöffnungen der Umsassungsmauern sind mit demselben aus Pilastern gebildeten Rahmwerk ausgefüllt, wie es sich an den genannten beiden Kirchen zu Konstantinopel sindet. Sehnso haben die vier an das Mittelquadrat sich anschließenden kurzen Kreuzarme Tonnengewölbe zur Bedeckung; die gegen Korden und Süden sind is in zwei Stockwerke abgetheilt, deren oberes zur Frauenempore diente, und öffnen sich gegen den Mittelraum in drei Bogenstellungen. Die Winkel der Kreuzarme sind durch kapellenartige Räume

<sup>\*)</sup> D. h. bes Allsehenden (τοῦ Παντεπόπτου).

<sup>\*\*)</sup> Des Allmächtigen (τοῦ Παντοκράτορος).

<sup>\*\*\*)</sup> Bei Salzenberg a. a. D. S. 35 f. und Bl. XXXVI. bargestellt.

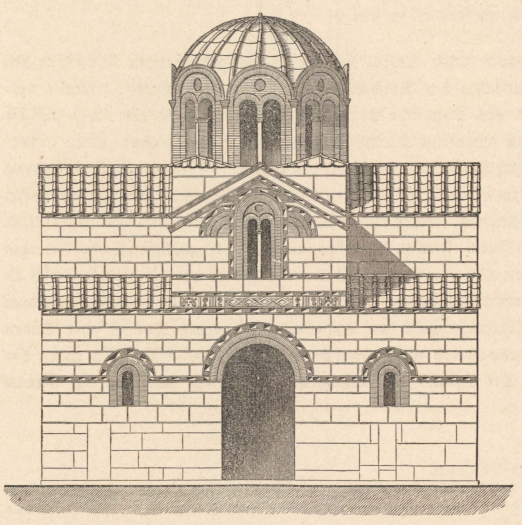
<sup>†)</sup> Bon ben Geschichtsschreibern auch Magnaura genannt diente er öfters zum seierlichen Empfange fremder Gesandtschaften. Mit welchen kindischen Mitteln letteren die byzantinischen Herrscher bei solchen Gelegenheiten zu imponiren trachteten, erzählt in ergöslicher Weise der langobardische Bischof Liutprand lib. VI, c. 5 seiner Antapodosis.

th) Bei Salzenburg a. a. D. auf T. XXXVII und XXXVIII dargestellt. Derselbe nimmt an, daß sie aus der Mitte des neunten Jahrhunderts herrühren. Damit lassen sich aber die Spisbögen, welche die Mauerkrönung tragen, auf welcher der genannte Backsteinbau ruht, ebenso wenig vereinigen, als die an den Archivolten des Unterstocks ausgehauenen Ritterschilde von dreieckiger Form, welche lettere erst im 13. Jahrhundert gebräuchlich wird Das Zeitalter der Kreuzzüge verrathen auch andere an diesem Gebäude vorkommenden Details.

<sup>†††)</sup> Description de l'Arménie, de la Perse et de la Mésopotamie. Paris 1842,

ausgefüllt, um die vierseitige Umschließung herzustellen, während ein vor der Westseite hinlaufender Narther die Eingange enthalt. Zwei andere größere Kirchen, eine zu Kassaba in Lycien, die andere zu Myra, zeigen im Ganzen dieselbe Einrichtung; die Flachkuppeln des Mittelquadrats ruhen bei beiden auf einer von acht Lichtoffnungen durchbrochenen Trommel, welche mit eben folchen Strebe= pfeilern versehen ist, wie an der Frenenkirche, nur daß sie weniger vorspringen und bis unter das horizontale Kranzgesims der Kuppel stoßen. In der wust und verfallen liegenden Kirche zu Myra hat sich am Eingange des um eine Stufe erhöhten Presbyteriums, wo dieses sich an die Mittelvierung anschließt, in vier in einer Reihe quer durch das Mittelschiff aufgestellten Saulen ein Ueberrest der Abschließungswand erhalten, welche das Sanktuarium von dem übrigen Kirchenraume trennte. Es ist vielleicht das alteste vorhandene Beispiel dieser Anordnung, welche spater immer mehr an Bedeutung zunehmend, und mit reichem Bilderschmucke versehen (daher der Name Ikonostas, richtiger Iconostasis, Bilderstand), das Innere der dem griechischen Kultus dienenden Kirchen auszeichnet. Den in den Fonostasen der lettern regelmäßig angebrachten drei Thurdffnungen entsprechen zu Myra die drei Interkolumnien der Saulen.\*) Hinter denselben, etwas weiter nach Often, befinden sich außerdem noch vier im Quadrat aufgestellte und durch einen Architrav verbundene Saulen, welche mahrscheinlich die Altarüberdachung (Ciborium) trugen. Eine verkleinerte Kopie der Sophienkirche ist auch die den gleichen Namen führende Kirche zu Trapezunt, welche jedoch außerlich in der Gestalt der Kuppel und der in flachen Giebeln endenden Walmdacher sich den letztgenannten Kirchen anschließt.

und der europäischen Türkei verhandenen Kirchen byzantinischen Styls mehr diejenige, welche wir oben an der Hagia Theotokos gefunden haben. Eine der ältesten darunter scheint die Hauptkirche des Klosters des Eremiten Lukas zu sein, welches sich auf steiler Höhe über dem Golf von Lepanto am Fuße des Helikon erhebt. Die Kirche, deren Kuppel ebenfalls auf einer Trommel ruht, hat im Gegensatz zu den meist verfallenen und verkommenen andern Kirchen dieser Gegenden noch den



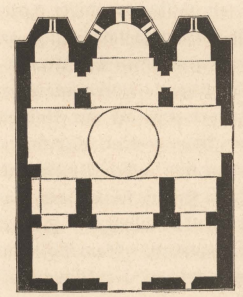
Rirche bes heil. Theodorus ju Athen. Aufriß ber Weftfeite.

ursprünglichen reichen Schmuck an Marmorfaulen, Inkrustationen und Mosaiken bewahrt.\*\*) Die verfallene Kirche des Klosters Daphne, an dem alten Wege von Athen nach Eleusis gelegen, zeigt nur noch Reste bieses Schmuckes, welcher bei den anderen Kirchen spaterer Zeit durch Fresko= malereien ersett ift. Die Trommel ihrer Kuppel ist mit halbenlindrischen Strebepfeilern verftarkt.+) Bon ben acht und achtzig Kirchen Uthens, beren große Unzahl für eine verhältnißmäßig fleine Stadt durch ihre nach unsern Begriffen kapellenartige Kleinheit (vergl. das hieruber oben S. 295 gesagte) auf= gewogen wird, zeigen die altern, welche noch aus der Zeit vor der lateinischen Berrschaft herzurühren scheinen, den= felben hier hervorgehobenen Styl= charafter. 2018 Beispiel geben wir hier=

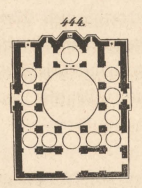
<sup>\*)</sup> Bielleicht war der übrige Abschluß aus holz gebildet, woraus ihn Justinian auch in der hagia Sophia machen ließ, an welchem lettern ebenfalls die Saulen nicht fehlten.

<sup>\*\*)</sup> Didron, voyage en Grèce, Annales archéologiques, Tome I, p. 31.

<sup>†)</sup> Didron, a. a. D.



Rirche des heil. Theodoros zu Athen. Grundrif.



Grundriß ber Rirche des heil. Nifodemus gu Athen.

neben Aufriß und Grundriß einer der noch am besten erhaltenen, der Kirche des heiligen Theodoros. Bei ihr spricht sich die Form der Kreuz= arme durch die geringere Sohe der die Winkel zwischen denselben auß= füllenden Raume auch im Aeußern kräftig aus. Der hier ersichtliche Kries unter dem westlichen Giebelfenster, welcher sich auch an den Fronten der mit Tonnengewolben versehenen Kreuzarme gegen Guden und Norden wiederholt, ist aus gebranntem Thon gebildet, so wie die Archivolten aus Backsteinen, wahrend die Mauerkorper aus porosen Quadern bestehen. Ueber der sudlichen Seitenthur wolbt sich ein Sufeisen= bogen.\*) Die Kirche des heil. Nicodemus, deren Grundriß ebenfalls hier beigefügt ist, zeichnet sich vor den andern Kirchen Athens durch ihren größern Umfang \*\*) sowohl, wie durch ihre reichere raumliche Gliederung aus. Die Mittelkuppel ist verhaltnismäßig machtig entwickelt; ber von ihr bedeckte Mittelraum ist mit Arkaden umgeben, welche eine Frauengallerie tragen. Lettere wird von einer Reihe kleiner Kuppeln überwölbt, welche im Aeußern mit einer flachen Terasse bedeckt sind. Sie ist auswendig in ahnlicher Weise mit Friesen aus gebranntem Thon verziert, wie die Kirche des heil. Theodor. \*\*\*) Sehr merkwurdig sind einige andere Kirchen Athens dadurch, daß bei ihnen wieder die Basilikenform hervortritt. So die Kirche des heil. Philippus, eine aus drei Schiffen bestehende Saulenbasilika, deren jedes gegen Often

mit einer inwarts runden, auswendig dreiseitigen Apside endigt; +) ferner die Kirche der heil. Jungfrau des großen Klosters mit einer im Halbkreis, ++) und die des heil. Johannes des Täusers mit einer rechtwinkelig geschlossenen Apside und viereckten Pfeilern statt der Säulen. ++) Es ist dies aber nicht etwa in ihrem höheren Alter begründet. Dielmehr zeigen sie deutlich den bei ihrer Erbauung wirksam gewesenen Einfluß des abendländischen Kirchenbaustyls, welcher sich überdieß bei den letzen beiden u. a. durch die Spisbogen über Fenster und Thüren kundgibt. Diese merkwürdige Begegnung zweier sonst so weit auseinandergehenden Kunstrichtungen läst sich auch an einer Neihe anderer Kirchen, namentlich in Morea, wahrnehmen, und findet sowohl in der rückläusigen Bölkerströmung während der Kreuzzüge, als auch in der Jahrhunderte lang dauernden Herrschaft der Franzosen und nach ihnen der Benetianer über diese Landstriche, in welchen dieselben sich ganz nach dem Muster des heimischen Feudalstaats eingerichtet hatten, seine Erklärung. Als ein recht auffälliges Beispiel hiervon ist die Kirche der heil. Jungfrau zu Mistra auf einer der Höhen des Tanzetos zu erwähnen,

<sup>\*)</sup> A. Couchaud, Églises byzantines en Grèce, Pl. VIII, IX u. X.

<sup>\*\*)</sup> Sie mist bennoch im Aeußern in ihrer ganzen lange nur 60 Fuß, in ihrer Breite 42 Fuß. Die vorstehend bargestellte Kirche bes heil. Theodor, ist 50 Fuß lang und 36 Fuß breit. Die frühere Metropolitankirche Athens, welche sich durch ihre Construction, bei welcher theilweise antike Reste verwendet murden, als die älteste ausweist, hat gar auswendig nur 40 Fuß lange bei 27 Fuß Breite. Sie dient jest zu einer Bibliothek. Diese winzigen Dimensionen frappirten den Zeichner oder Stecher der Abbildungen in der 22. Lieferung der deutschen Ausgabe von J. Gailhabaud's Denkmälern der Baukunst dermaßen, daß er einen Irrthum annehmend, den Maßstab verändern, namentlich die Fuße in Meter umwandeln zu mussen glaubte.

<sup>\*\*\*)</sup> Sie ist bei Couchaud a. a. D. auf Pl. XI, XII u. XIII bargestellt. In neuerer Zeit sehr vernachtäßigt und theilweise bereits eingestürzt, wurde sie in den letzen Jahren auf Kosten des russischen Kaisers für die dortige russische Gefandtschaft wiederhergestellt. In Folge des Strebens, die Stadt Athen in eine moderne königliche Residenz umzuwandeln, wobei man höchstens auf die noch vorsindlichen Reste altgriechischer Zeit einige Rücksicht nahm, wurden diese in so vielsacher Beziehung interessanten Denkmale christlicher Kunft vielsach benachtheiligt, in einzelnen Füllen vernichtet. Eines der bemerkenswerthesten darunter, die sogenannte Kirche der großen Jungfrau, wurde bei der vorgenommenen Höherlegung der umgebenden Bodenstäche gar eingescharrt, so daß nur ihre der der oben dargestellten S. Theodorussische ganz ähnliche Kuppel noch daraus hervorsieht, und man durch die Dessnungen derselben auf Leitern hinabsteigen muß, um die Freskomalereien des Innern zu betrachten. Für diese Mißhandlung kann der daneben stehengebliebene, von dem bekannten Lord Elgin erbaute Thurm ebensowenig entschädigen, als für den von ihm verübten Raub der Stulpturwerke des Parthenon, in dessen Folge und ähnlicher Thaten seiner Nachahmer bis in die neueste Zeit man jeht die Kunstschöpfungen des sonnigen Hellas in der Nebels und Steinschlensatmosphäre Londons aufsuchen muß. Um seinen Namen desto sicherer auf die Nachwelt zu bringen, hat Elgin denselben nehst Titel auf einer Marmorstasel über dem Eingange jenes Thurms angebracht. Eine andere Inschwelt zu bringen, hat Elgin denselben nehst Titel auf einer Marmorstasel über dem Eingange jenes Thurms angebracht. Eine andere Inschwelt zu bringen, hat Elgin der einer Säule des Parthenon von der Hand Lord Byrons: "Quod Scotus secit, barbari non secerunt." — Couchaud a. a. D. Pl. III, und S. 13.

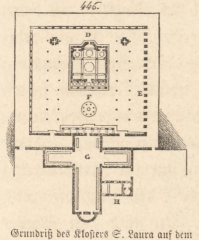
<sup>†)</sup> Couchaud a. a. D. Pl. II.

tt) Ebendaselbst Pl. IV.

ttt) Ebendaselbst Pl. V u. VI.

welcher Ort im Jahr 1207 nach der Besitzergreifung der Franzosen von Guillaume de la Ville Hardoin gegründet wurde. Obgleich der Grundanlage nach eine dreischiffige Saulenbasilika mit einer Haupt- und zwei Nebenapsiden, lauft doch über dem Narther und den Seitenschiffen eine Frauenempore hin, und eine auf fensterdurchbrochener Trommel ruhende Hauptkuppel erhebt sich über dem Mittelschiffe, so wie eine niederigere mitten über der Empore des Narther, während vier kleinere Ruppeln von den Seitenemporen getragen werden. Diesem byzantinischen Apparat dient aber sofort wieder ein sich neben der Westseite erhebender Glockenthurm als Gegengewicht, dessen Spigkuppel vier Eckthurmchen (clochetons) im französischen Kathedralenstyl zur Seite stehen, so wie auch die spigbogigen Archivolten der dreigetheilten Fenster und die an denselben zur Ausfüllung der Zwickel angebrachten Kleeblattfenster diese aus der Ferne eingeführte Bauweise verrathen. Ganz dieselben Eigenthumlichkeiten des Styls und der Konstruktion zeigen auch die noch aus der frankischen Zeit herrührenden Ringmauern des Orts.\*) Biele Details deuten aber wieder an, daß einheimische griechische Arbeiter bei diesen Bauten verwendet wurden. Da die Glocken nie allgemeine Anwendung in der byzantinischen Kirche fanden, so muß auch das Vorkommen von Glockenthürmen überhaupt, für welches die Kirche zu Samari unweit Andrussa im Peloponnes ein weiteres Beispiel liefert,\*\*) so wie mehrere Kirchen langs dem adriadischen Meer und an der unteren Donau, als eine Folge des Einflusses occidentaler Kultur angesehen werden. Häufig erweisen sich diese Thurme auch als spåtere Zusäte.

be wir den Boden des byzantinischen Reiches verlassen, wird auch noch auf die Bauart und Unlage der mehrerwähnten griechischen Klöster ein Blick zu werfen sein, welche so vielfach von denen der lateinischen Kirche abweichen. Wir wählen hierzu als Beispiel das Kloster



Berge Athos.

S. Laura auf der nordöstlichen Spige des Berges Athos, welcher seinen mit neunzehn Alostern bedeckten Rucken weit ins ageische Meer hinaus= streckt. Die Hauptkirche, D, Katholikon genannt, liegt inmitten eines gewöhnlich mit Baumen bepflanzten Hofes, welchen ein geräumiger Kreuzgang, E, umgibt. Dieser verbindet die langs deffelben hinlaufenden Kloster= gebäude, welche die Zellen der Monche enthalten. Die Klaufur oder das Kloster im engeren Sinne ist also nicht an die Kirche angebaut, wie in den abendlåndischen Klosteranlagen, sondern umgibt dieselbe ringsum. Dem Narther der Kirche gegenüber befindet sich nach alter Kirchensitte der Weihbrunnen, F, (qualy) unter einem von Saulen getragenen Ruppeldach, und

in derfelben Richtung, an den Kreuzgang stoßend, der in Kreuzform erbaute Speisesaal der Monche, G, mit den långs der Wände aufgestellten Tischen, und der angebauten Klosterkuche, H. Die Klöster enthalten außerdem innerhalb ihrer hohen, mit Zinnen und Erkern gekrönten Ringmauern, welche ihnen von außen das Ansehen von Festungen geben, eine Anzahl Wirthschaftsgebäude, Wohnungen fur Gafte und Stallungen, so wie außer der Hauptkirche, welche in ihrer Kleinheit oft nicht einmal die ganze Zahl der Monche eines Klosters aufzunehmen vermag, eine Unzahl anderer kleinerer Kirchen und Dratorien. Das Kloster Vatopedi, das ansehnlichste des Berges Athos, zahlt deren nicht weniger als achtzehn innerhalb seiner Ringmauern, zu welchen noch eilf andere außerhalb derselben kommen, ungerechnet eine noch größere Unzahl über die Ländereien des Klosters zerstreuter Kapellen, welche mit einzelnen Zellen in Verbindung stehen.+) Namentlich innerhalb dieser Klöster hat sich durch zähes Festhalten überlieferter Regeln, welche meist bis ins kleinste Detail hinein die Form und Un= ordnung aller zur Verherrlichung des Kultus und zur Auszierung der kirchlichen Gebäude dienenden

<sup>\*)</sup> Couchaud a. a. D. Pl. XX bis XXV, fo wie Pl. XXVI und XXVII. Bergl. auch die auf Pl. XIX ebendaselbst gegebenen Details einer verfallenen Rirche gu Chalfis auf der unter der herrschaft der Benetianer gestandenen Infel Euboa.

<sup>\*\*)</sup> Der einstöckige Glockenthurm derselben mit Gaulenfenftern in der Weise bei und einheimischen Rundbogenstyle erhebt fich über der Mitte bes Marther. S. Blouet, Expédition scientifique de Morée. Paris 1835, Tome I, p. 19. — Couchaud a. a. D. Pl. 29.

<sup>†)</sup> Bergl. Didron, le mont Athos, Annales archéologiques, T. IV, p. 70 -86, 133 - 147 et 223 - 237. T. V, p. 148 - 165.

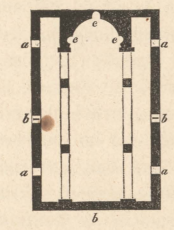
Kunstarbeiten bestimmen, der Typus der byzantinischen Kunst bis auf die neueste Zeit in einer für uns, die wir durch unsere Geschichte an ein beständiges Fortschreiten und Umwandeln gewöhnt sind, höchst besremdenden Weise erhalten. Es fällt daher oft sehr schwer, das Neue vom Alten zu unterscheiden und man wird oft bei Betrachtung eines sich in höchst alterthümlicher Form darstellenden Werkes durch die Entdeckung einer Inschrift überrascht, welche dasselbe als die Arbeit eines in der neuesten Zeit lebenden Versertigers bekundet. Das hat freilich das gänzliche Herabkommen der neusgriechischen Bauweise außerhalb dieser Alöster nicht verhindern können. Die seit der türkischen Eroberung erbauten ärmlichen Kirchen werden meist auß zwei kleinen, einander vollkommen ähnlichen Halbrotunden oder Apsiden gebildet, deren eine den Altar, die andere den Eingang enthält, und welche durch einen oblongen Raum mit oder ohne Pfeiser oder Säulenstellungen verbunden werden. Auppel und Areuzarme sind verschwunden, und das Ganze erhält dadurch von Außen eine kosserzartige Gestalt, welche man beliedig umdrehen, den Eingang in die Altarnische, den Altar in die Portalnische versehen könnte, ohne das der gottesdienstliche Gebrauch diesen Wechsel im mindesten empfinden würde.\*)

Verbreitung der byzantinischen Bauweise in außergriechischen Landern.

ie Lånder am sudwestlichen und südlichen Abhange des Kaukasus, welche, vom schwarzen nach dem kaspischen Meere sich hinziehend, unter dem Namen Abchasien oder Lazika, Georgien (Mingrelien, Guria, Imereth und Karthli), und Armenien bekannt sind, weisen in ihren kirchlichen Baudenkmalen eine entschiedene Abhängigkeit von der Kunst der Byzantiner auf, während zugleich, namentlich an solchen der späteren Zeit, sich Einflusse von Seiten der mehröstlichen Wölker Usiens, namentlich der Perser und Tartaren bemerkbar machen. Dies zeigt sich besonders an den Bauwerken Armeniens, welches an Ausbreitung die erstgenannten Länder übertreffend, als Grenzland des oftromischen und persischen Reichs vielfache Einwirkungen von beiden Seiten her erfahren mußte. Das Christenthum fand hier zuerst Eingang unter dem Könige Derdat, oder Tiridates nach romischer Schreibung, aus dem alten persischen Konigsstamme der Arsaciden, welcher vor dem Verdränger seiner Stammvettern von dem persischen Thron, Ardeschir, nachdem dieser auch seinen Vater hatte ermorden lassen, nach Rom geflüchtet war, und erst nach dreißig Sahren von da im J. 259 mit romischer Hulfe in das Reich seiner Bater zurückkehrte. Dort hatten zwei seiner Mitflüchtlinge aus einer andern Linie des königlichen Geschlechtes, ein Knabe Gregor, und eine Jungfrau Fripsime, den christlichen Glauben angenommen und suchten denselben nach ihrer Rückkehr in der Heimath zu verbreiten. Sie fanden aber Unfangs bei Tiridates selbst den größten Widerstand; derselbe ließ den Gregor in einen brunnenartigen Kerker werfen und die Pripsime steinigen. Als aber im romischen Reiche selbst das Christenthum durch Konstantin zur Staatsreligion erhoben worden war, gab auch Tiridates seinen Widerstand auf. Gregor wurde aus seiner vierzehnjahrigen Gefangenschaft befreit, taufte im J. 302 den König mit einem großen Theil des armenischen Volks, grundete als Patriarch Armeniens eine Menge Kirchen, und wurde endlich unter dem Beinamen "der Erleuchter" der hochverehrte Schutheilige des Landes. Im funften Jahrhundert nahmen die Armenier die Lehre des Eutyches von nur einer Natur (der gottlichen) in Christo an, und blieben, seitdem das Concil von Chalcedon im 3. 451 dieselbe als ketzerisch verdammte, von der griechischen Kirche getrennt, während sich spåter ein Theil desselben als unirte Armenier dem Stuhle zu Rom unterwarf. Dagegen erhielten Abchasien und Georgien das Christenthum von Byzanz aus, und blieben långere Zeit geistlich und weltlich der Herrschaft desselben unterworfen. Vom siebenten Jahrhundert an unterlagen die Länder am Kaukasus den siegreich vordringenden Bekennern des Islam, bis im achten Jahrhundert von Georgien aus das Geschlecht der Bagratiden seine Herrschaft über alle ausbreitete. Im eilften Jahr= hundert wurde Armenien von den seldschukischen Turken erobert, und das Land unter deren hartem Drucke fast entvolkert. Mit seinem Seere und einem Theil seiner Unterthanen, mabrend der andere

<sup>\*)</sup> Didron a. a. D. T. I, p. 30,

sich nach allen Richtungen zerstreute, wandte sich der König nach Kleinasien, woselbst sein Nachfolger Rupen ein christlich-armenisches Reich stiftete, dessen Hauptstadt von 1095 bis 1182 die Beste Anazarbus in Eilicien wurde, und drei Jahrhunderte lang fortbestehend, während der Kreuzzüge mit dem Abendland in vielfache Berührung kam. Das alte Urmenien dagegen, während des zwölften Jahrhunderts auf kurze Zeit von den byzantinischen Kaisern und dann von den Bagratiden den Turken entrissen, fiel wiederholt in deren Besitz zuruck, bis es endlich von den Mongolen erobert, unter diesen als Wasallen unterworfenen, eignen Fürsten sich auf langere Zeit einer verhaltnismäßig milden Regierung und der Freiheit des christlichen Kultus sich erfreuen konnte. — Diese kurzen Andeutungen der wechselnden Geschicke, welche die Kaukasusländer während der hier in Betracht kommenden Zeitperiode trafen, mußten vorausgeschickt werden, um die sonst rathselhaften Erscheinungen an den dortigen Denkmalen, soweit sie uns bekannt geworden sind,\*) zu erklaren. In ihren Hauptformen lassen sich drei Classen unterscheiden: basilikenartige Gebäude mit Walmdachern ohne Auppeln, solche mit Auppeln in Areuzes= gestalt, und eigentliche Polygon= oder Centralbauten. Vorherrschend ist die zweitangeführte Art; alle drei lassen sich aber im Wesentlichen auf byzantinische Muster und zwar auf solche aus der oben naher charakterisirten dritten und letten Entwicklungsperiode zurückführen. Denn auch die Kirchen erster Art sind durchaus nicht mit den für eine machtige Volkszahl bestimmten lateinischen Basiliken zu vergleichen, sondern tragen in ihrer Kleinheit und beinahe quadratischen Grundform den Charakter der oben erwähnten Kirchen Athens, so daß bei ihnen nur die Pfeiler oder Säulenreihen, und das von diesen getragene Holzdach statt der Wölbungen und Kuppeln jenen Namen rechtfertigen. Von Kirchen in Basilikenform ist die des alten Bischofssiges von Guria, Tschamokmodi, zu nennen, aus zwei zusammenhängenden kleinen dreischiffigen Basiliken bestehend, von denen die kleinere und ältere nur einen Pfeiler von quadratischer, die größere zwei dergleichen von langlicher Grundform zu beiden Seiten des Mittelschiffs hat, an welches lettere sich gegen Often eine inwendig nach dem Halbkreis, außen dreiseitig gebildete Upside anschließt. Die Pfeiler, denen Pilaster an den Umschließungs= mauern entsprechen, tragen Rundbogen, auf denen ohne Erhöhung des Mittelschiffs das flache Holzdach aufliegt. Von ähnlicher Form ist die Klosterkirche zu Chopi in Abchasien, an welche im vierzehnten Jahrhundert eine merkwürdige, aus Trümmern antiker und späterer Gebäude zusammengesetzte Kapelle angebaut ist. Last sich für diese Gebäude keine sichere Erbauungszeit angeben,\*\*) so ist solches



Basilika in ber Burg Anazarbus in Cilicien.

glücklicher Weise der Fall für die hierneben im Grundriß dargestellte Basilika der obenerwähnten Burg Anazarbus in Cilicien, welche nach einer unter dem Dachgesims hinlausenden Inschrift in armenischer Sprache der dritte Fürst der rupenischen Dynastie, Thoros oder Theodor (regierte von 1100 bis 1129), erbaute. Sie hat ebenfalls ein einsaches Walmdach aus Zimmerwerk. Bemerkens= werth sind die ausnahmsweise an den Seiten angebrachten Eingänge aa, bb, so wie die drei kleinen Nischen oo der halbrunden Apsis, welche mit den vier= seitigen Nebenräumen auswendig durch eine gerade Wand abgeschlossen ist. †) Beispiele von einfachen Basiliken ohne Pfeiler sind die Kirchen von Sakharbet in Mingrelien und Nakolakewi im obern Kuban, deren halbrunde Apsiden aus=

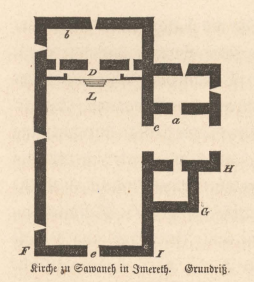
wendig ebenfalls mit einer geraden Wand abgeschlossen sind, während bei denen zu Gagra und Dkwama in Abchasien die halbrunde Form auch auswendig beibehalten ist. ++) Eine solche einschiffige Basilika ist ferner die Kirche zu Sawaneh in Imereth, welche sich durch ihr einfaches Walmdach aus Zimmerwerk und den Mangel einer Kuppel von allen Kirchen dortiger Gegend aus jungerer Zeit auszeichnet. Sie bietet ebenfalls den Vortheil einer zuverlässigen Datirung, indem eine Inschrift

<sup>\*)</sup> Die hauptquelle ist das große Reisewerf von Fr. Dubois de Montpéreux, Voyage autour du Caucase etc. Paris, 1839—1843, zu welchem bas oben S. 299 angeführte Werf von Texier Erganzungen liefert. Einige andere von bem Schreiber dieses benutte Quellen sind besonders angemerkt.

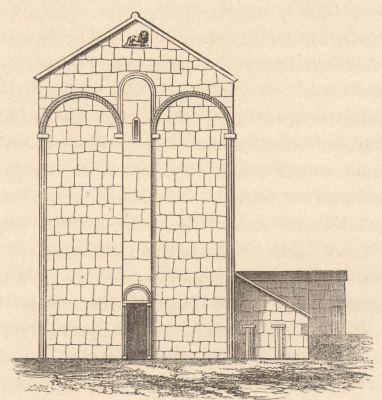
<sup>\*\*)</sup> Dubois a. a. D. T. III, p. 105 ff. setzt fie auf Vermuthung hin ins zehnte Jahrhundert. Den Grundriß gibt er in Atlas III, Pl. IV, eine außere Ansicht das. Pl. XIX. Ferner Pl. XX.

<sup>†)</sup> Beschrieben von V. Langlois, Voyage dans la Cilicie, Revue archéologique, XIIIe année, 6e Livr. p. 361 suiv. Paris 1852.

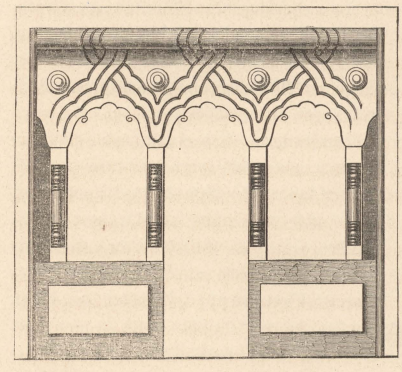
<sup>††)</sup> Grundriß bei Dubois a. a. D. Pl. IV. 3hr Alter gibt er nur vermuthungeweise und, wie es scheint, ohne fichere Rritif an.



im Innern der südlichen Vorhalle das Jahr 981 als das ihrer Erbauung unter dem georgischen Herrscher Bagrat III. angibt. Diese Angabe ist von großem Werth als ein Anhaltspunkt zur Bestimmung des Alters der eigenthümlichen Wandverzierung, welche aus schmalen rohrähnlich gegliederten und oben mit ähnlichen oder, wie hier, aus Flechten bestehenden Bogen verbundenen Pilastern gebildet, regelmäßig an den Ecken der Gebäude oder als Aussüllung der äußeren Wandslächen angebracht ist. Wegen ihrer Aehnlichkeit mit einer analogen Ornamentik an den Denkmälern des späteren Rundbogenstyls im Abendande könnte man versucht sein, ihr ein entsprechendes jüngeres Alter



Kirche zu Samaneh in Imereth. Aufriß ber Westseite.



Itonoftas der Kirche zu Samaneh.

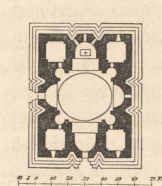
zuzuschreiben. Doch scheint dieses Motiv, welches sich ahnlich so, wenn auch ohne die verbindenden Bogen, schon an Bauwerken der frühesten Rultur= perioden bis in die neuere Zeit herab angewendet findet, von jeher in Worderasien beliebt gewesen zu sein. Es erinnert an die Bauart der von Dubois dargestellten Holzhäuser Armeniens, deren Wände, gleich denen des alten Aegyptens, aus wagrecht liegenden, von senkrechten Pfosten eingerahmten Hölzern gebildet sind, und ist vielleicht auch aus der Holzarchitektur, oder gar von dem Zeltbau, wie ihn schon die altjudische Stiftshutte darbietet, her= genommen. Wir geben nebenstehend Grundriß und Aufriß dieser Kirche, so wie auch eine Abbildung von einem Theile ihres aus gelblichem Kalkstein mit Stuckuberzug gebildeten Ikonostas, welcher jedoch viel junger und im tartarisch = mongolischen Geschmacke des 16. oder 17. Jahrhunderts gebildet ist.\*) Die abchasischen oder georgischen Kirchen, denen die Kreuzform zu Grunde liegt, schließen sich theilweise ziemlich genau den oben S. 297 darge= stellten byzantinischen an, indem sie gleich diesen von Tonnengewolben überspannte Kreuzarme mit einer lettere überragenden, von einer fensterdurch= brochenen Trommel getragenen Mittelkuppel haben, während die niedriger gehaltenen Ausfüllungsräume in den Winkeln der ersteren mit wenig geneigten oder als Teraffen gebildeten Dachern bedeckt find. So z. B. die Kirche von Schona im oberen Kuban, die zu Nakolakewi in Mingrelien,\*\*) und vor allen die schone, aber leider verfallene Patriarchalkirche

zu Pigunda in Abchasien, deren Erbauung von der Tradition dem Kaiser Justinian im sechsten Jahrhundert zugeschrieben wird. Ihre hochstrebenden, durchgebildeten Formen aber, die auf schlankemporsteigender, mit hohen und schmalen Fenstern durchbrochener Trommel ruhende Kuppel, und dann namentlich die vier letztere tragenden Hauptbogen des Mittelquadrats, deren Scheitel in Eselsrückenform nach oben ausgeschweift sind, — lassen auf eine weit jungere Erbauungszeit (etwa den Anfang

<sup>\*)</sup> Die Kirche ist dargestellt von M. Brosset, im Bulletin des scienses histor., philolog. et polit. de l'Académie des Sciences de St. Petersbourg T. XIV, Nr. 11 v. J. 1856, woher auch die Abbisbungen genommen sind.

<sup>\*\*)</sup> Dubois a. a. D. Pl. IV.

der mongolischen Herrschaft) schließen.\*) Von noch jungerem Alter ist offenbar die halbzerstörte Metropolitankirche von Kutais in Imereth, \*\*) wie die reichgegliederten Spisbogen ihrer Portale und die theil= weise sehr an die mongolische Periode erinnernden Details ihrer inneren Ornamentik beweisen. Ihr Aeußeres zeigt dasselbe, nur mehr ausgebildete Verzierungsmotiv wie die Kirche von Sawaneh. Auffallend ist bei ihr die Verlängerung des nördlichen und südlichen Kreuzarmes über die vierseitige Umschließung hinaus, wobei jeder derselben im Innern als halbrunde Apside gebildet, auswendig aber geradlinig abgeschlossen ist. Weiter entfernt von dem byzantinischen Vorbild und in einer eigenthumlichen Weise ausgebildet stellen sich die Kirchen Urmeniens dar, worin sich auch außerlich die größere Abschließung des Landes von Byzanz ausspricht, wie sie durch seine geographische Lage und seine oben angedeutete Geschichte bedingt werden mußte. Wurde schon bei der byzantinischen Kunst oben das angstliche Streben nach Regelmäßigkeit und Einformigkeit als charakteristisch hervorgehoben, so ist dieser acht orientalische Zug bei den armenischen Bauten bis zum außersten Extrem entwickelt. Nicht zufrieden mit der von Byzanz überlieferten Grundform des in ein Viereck eingeschlossenen Kreuzes von gleicher



Grundriß der Rirche der heil. Brip= fime zu Wagarschabad in Armenien.

oder beinahe gleicher Lange der Arme, deren oftlicher in eine Apside endet, hat man in Armenien die Regelmäßigkeit so weit getrieben, alle vier Kreuzarme mit Apsiden abschließen zu lassen oder dieselben ganz aus solchen zu bilden, so daß von der Mitte des Gebäudes aus alle gegenüberliegenden Theile desselben voll= kommen symetrisch erscheinen, und auch im Aeußern das Gebäude von allen Seiten sich gleich sieht. Als ein sprechendes Beispeil fur diesen verknöcherten Typus ist hierneben Grundriß und Aufriß der Kirche gegeben, welche zur Er= innerung des Martertodes der oben erwähnten heil. Fripsime auf der Statte der jest verschwundenen alten Hauptstadt Armeniens Wagarschabad, errichtet



wiegt dermaßen alles, daß er eigentlich allein die Kirche bildet, und man hat, um die gleich= sam bei Seite geschobenen vier gleichen Raume in den einspringenden Winkeln der Kreuz= form von ihm aus zugänglich zu machen, ohne die Regelmäßigkeit zu stören, die vier Ecken der Mittelvierung je nach einem Drei= viertelkreis ausgerundet, so daß in diesen cylinderformigen Nebenraumen die nothigen Thuren angebracht oder vielmehr versteckt werden konnten.+) Ganz dieselbe Anordnung, wenn auch noch nicht so konsequent durch= geführt, zeigen die Bischofskirchen zu Martwili in Mingrelien und zu Sion im Atena= thal in Georgien ++) Wahrend bei diesen letteren die vier Apsiden noch in ungleicher Weise über die Umschließungsmauern vor= treten, hat man bei der Kirche der heil. Hrip=

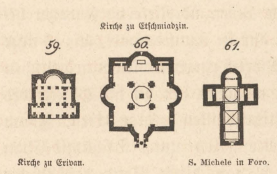
<sup>\*)</sup> Dubois a. a. D. Pl. I und II. Auch er glaubt ber Tradition zu Liebe ihre Erbanung dem Raifer Justinian zuschreiben zu muffen. Damit fteht aber, außer ben bewußten Ginzelnheiten, die ganze Unlage und Formenbildung berfelben im entschiedenen Widerspruch, indem diese vielmehr an die oben bargestellten spatbygantinischen Rirchen Uthens erinnert.

<sup>\*\*)</sup> Bei Dubois a. a. D. auf Pl. XIII bis XVIII bargestellt, welcher bas Jahr 1003 als bas ihrer Grundung angibt.

<sup>†)</sup> Dubois a. a. D. T. III, p. 380 und Pl. VIII.

<sup>††)</sup> Derfelbe a. a. D. Pl. IV und IX. Rach einer baran befindlichen Inschrift ist lettere unter bem Ronig Bagrat II. († 998) von einem armenischen Architekten, Boghos, erbaut worden. Dubois a. a. D. I, 410 und III, 380. Derfelbe halt gemäß ber Tradition diese beiden Rirchen nicht für Borganger, fondern vielmehr für Ropien der zu Wagarschabad. Wenn aber in der Baugeschichte überhaupt eine menschliche Entwicklung anzunehmen ift, welche vom Ginfachen und Raturlichen zum Busammenhangenden und Runftlichen, von schwankenden Bersuchen zur Sicherheit bes Manirierten fortschreitet, bann ift, wie hier geschehen, ber umgefehrte Fall anzunehmen.

sime die Stirnflächen der Upsiden mit lettern in eine Fläche zu bringen gewußt, so daß nur dreiseitige, oben mit Trichtergewölben bedeckte Nischen in den Wandslächen die Stelle der Upsiden äußerlich kennzeichnen. Dasselbe Motiv sahen wir schon oben S. 298 bei der Theodokokskirche zu Konstantinopel auftreten, wie es auch an der Metropolitankirche von Kutais erscheint, und es beweist die streng schematische Durchbildung dieses letzteren Motivs sowohl, als auch der durch Upsiden gebildeten Kreuzform von der hier dargestellten Kirche, daß sie junger als jene weniger regelmäßigen Bauwerke sein muß, obgleich die Tradition sie für dasselbe Gebäude ausgibt, welches Tiridates zu Unfang des vierten Jahrhunderts habe errichten lassen. Auch die nahe dabei gelegene Kirche des hochverehrten Patriachen=



solzschnitt Nr. 60 gegebenen Grundform zwar unverkennbar dasselbe Princip der vier in Apsiden endigenden Kreuzarme, aber in einer ursprünglichern, von der byzantinischen Mustersorm weit weniger entsernten Ausbildung. Außer ihrer Grundsorm, welche zufolge einer an den noch ersichtlichen ältesten Theilen des Unterbaues befind-lichen Inschrift dem in der zweiten Hälfte des dreizehnten Jahr-

hunderts von griechischen Architekten errichteten Baue angehört, bietet freilich diese berühmte Patriarchal= kirche wenig Alterthumliches mehr dar. Vielfach in den Kriegen beraubt und verwustet, gehört ihr Dberbau, an welchem allenthalben der tartarisch = mongolische Styl in seiner spateren Entwickelung auftritt, erst den lettverflossenen Jahrhunderten an. Der Glockenthurm über der kleinen Vor= halle mit seinen in Spisbogen geschlossenen Arkaden ist nach der Mitte des 17. Jahrhunderts unter Schah - Aben II. von dem Katholikos Philippos in den Jahren 1654 bis 1657 erbaut worden und der polygone Tambour der mit einem pyramidalen Helm bedeckten Hauptkuppel gehört mit seinen in Eselsruckenform flach geschweiften Bogenverzierungen einer noch späteren Zeit an.\*) Von den als Ausnahme in jenen Gegenden erscheinenden reinen Centralbauten ist die bischöfliche Kirche von Nikortsminda und die Kirche von Kanch, beide in Imereth, zu nennen. Obgleich ihre Grundriffe mit den oben S. 281 angeführten altromischen Polygonbauten, welche als Vorbilder des Ruppelbaues gelten konnen, eine auffallende Verwandtschaft zeigen, so daß man ihnen ein mindestens konstantinisches Alter zuschreiben mochte, so ist erstere doch nach sicheren Merkmalen, welche überdies von der Tradition bestätigt werden, nicht vor dem Ende des eilften Jahrhunderts, und die letztere erst im zwölften Jahrhundert erbaut worden. \*\*) Die Kirche von Nikortsminda bildet ein Sechseck, an dessen zwei gegen Often und Westen gerichteten Seiten sich quadratische Raume anschließen, deren einer den Altar, der andere den Haupteingang enthalt, wahrend die übrigen vier Seiten sich in halbkreisformige Apsiden öffnen. Ueber dem Sechseck erhebt sich auf vorgewölbten Zwickeln die Kuppel. Bei der Kirche zu Katch liegt ein Achteck zu Grunde, dessen sammtliche acht Seiten mit halbkreiß= formigen Apsiden versehen sind, von denen die westliche und die gegen Norden und Guden gewendeten die Eingange enthalten, wahrend die etwas tiefere oftliche den Altarraum bildet. Bier kleine Kapellen mit halbkreisformigem Schluß gegen Often sind geschickt in den Mauerwinkeln neben der Altarapside und den dieser zunächstliegenden beiden Apsiden angebracht.

uch in Rußland fand der byzantinische Styl zugleich mit dem Christenthum Eingang und in der Art des Volkes einen für seine Eigenthümlichkeit sehr empfänglichen Boden. Nachdem Wladimir der Große sich im J. 988 zu Cherson hatte taufen lassen und mit einer byzantinischen Prinzessin vermählt worden war, ließ er dortselbst die erste Kirche bauen zur Ehre der Gottesmutter und bald darauf eine andere dem heil. Basilius geweihte, welchen von 996 bis 1007

<sup>\*)</sup> Dubois, a. a. D. T. III, p. 370 etc. Pl. VI u. VII. Genaueres bietet die Beschreibung von Brosset, Revue archéolog, de 1858, p. 427 suiv., so wie die Beschreibung des Alosters Etschmiadzin vom dortigen P. Schachatunos, Description de la résidence patriarchale d'Etschmiadzin et des cinq provinces de l'Ararat, dasselbst 1842 gedruckt, 2 Bde. in 8°.

<sup>\*\*)</sup> Derfelbe a. a. D. T. II, p. 383; Pl. IV und XXI; ferner T. III, p. 161, Pl. IV. Man wird baburch veranlaßt, einen abendlandischen Ginfluß mahrend ber Zeit bes bortigen entwickelten Rundbogenstyls anzunehmen, und es ift auch möglich, baß ein folcher in Folge ber Kreuzzuge stattgefunden hat.

die Erbauung der Kirche der heil. Dirme zu Kiew nachfolgte. Dieser Ort wurde bald der geistliche Mittelpunkt der ruffisch-griechischen Kirche, und es befanden sich dort bei dem Tode Wladimirs bereits vierhundert Kirchengebaude. Bei dem fortdauernd von Byzanz aus geubten Ginflusse, der durch Schaaren von dort ausgegangener Missionare genahrt wurde, bei der Unterordnung des Metropolitan von Kiew unter den Patriarchen von Konstantinopel ist es erklärlich, daß alle diese Kirchen im damaligen spåtbyzantinischen Style und wohl auch unter Leitung von dorther gekommener Architekten erbaut wurden. Von den zwei zu Kiew und Nowgord von Jaroslav nach byzantinischem Vorbilde der heil. Weisheit gewidmeten Kirchen wird bestimmt berichtet, daß sie von griechischen Werkleuten erbaut worden seien.\*) Die bekannte Zähigkeit der Russen im Festhalten ihnen von außen überlieferter Formen bei eigenem Mangel an geistiger Productionskraft låßt es nicht bezweifeln, daß sie schon damals, wie es noch heute von ihnen geschieht, die spåtbyzantinische Form des von einem Viereck eingeschlossenen griechischen Kreuzes, welches eine auf hoher Trommel ruhende Kuppel überragt, während sich an die Oftseite des viereckigen Gebäudekörpers drei kleine Apsiden anlehnen, bei ihren Kirchenbauten befolgt haben. Kaum zweihundert Jahre bestand bei ihnen das Christenthum, als die Mongolen unter Dschingis-Chan Rußland überflutheten und von 1237 bis 1480 beherrschten. Auch von dieser Seite erhielt die ruffische Architektur einen bleibenden Eindruck, und die über den vier Eckräumen des Kirchenvierecks sich erhebenden kleineren Kuppelauffage, welche der Mittelkuppel gedrängt zur Seite stehen, so wie die im tartarischen Geschmacke in Zwiebelform geschweiften Dacher dieser funf Kuppeln, sind seitdem bort als charakteristisches Kennzeichen aller kirchlichen Bauwerke haften geblieben. Go kommt es, daß man bei Betrachtung der Bauten des Marktes zu Nowgord wie der des Kreml in Moskau sogleich an die des Meidun von Ispahan und an die Kuppelgebaude von Ugra und Delhi erinnert wird. Ein solches getreues Abbild indisch-mongolischer Architektur ist namentlich auch die Kirche zum Schut ber heil. Jungfrau in Kitaigorod. Selbst europäische Architekten, welche seit dem 16. und 17. Jahrhundert in Rußland thatig waren, mußten sich diesem Geschmacke fügen und konnten nur an einzelnen Details bie ihnen geläufigeren, aus der Beimath eingeführten Formen zur Geltung bringen.\*\*)

Dei der vielfachen Berührung, welche mit dem abendländischen Europa seit Karls des Großen Zeit statt fand, konnte es nicht fehlen, daß auch dorthin einzelne Formen der Kunst von Byzanz verpflanzt und namentlich in der ersten Zeit seit der Einführung des Christenthums bis zu den Ländern nördlich der Alpen einzelne Zweige der Technik von dorther eingeführt wurden. Um meisten machte sich aber byzantinischer Einfluß in Sicilien und im sudlichen Stalien geltend, wo bis zum siegreichen Eindringen der Araber die Herrschaft der oftromischen Kaiser sich im Ganzen behauptet hatte.+) Selbst neben dem Einflusse, welchen spater die Araber und nach diesen die Normannen auf die dortigen Kunstschöpfungen ausübten, blieb ein gewisses byzantinisches Gepräge an denselben haften. Beispiele dafür liefern die königliche Kapelle zu Palermo, die im zwölften Jahrhundert erbauten Kathedralen von Cefalu, Palermo und Messina, vor allen aber die 1170 von dem normannischen Konig Wilhelm II. errichtete Kirche Santa Maria-nuova zu Monreale, deren dem griechischen Ritus gemäße Einrichtung neben den an ihr vorhandenen griechischen Inschriften die Thatigkeit griechischer Werkleute kund gibt.++) Auch in den dem griechischen Reiche benachbarten und in vielfacher Sandels= verbindung mit ihm stehenden Gegenden am adriatischen Meere machte sich die Einwirkung des byzantinischen Geschmackes vielfach geltend, wie schon oben S. 273 und 286 angedeutet wurde. Am auffälligsten zeigt sich dieses an der S. Markuskirche in Benedig, welcher vor allen übrigen Bauwerken

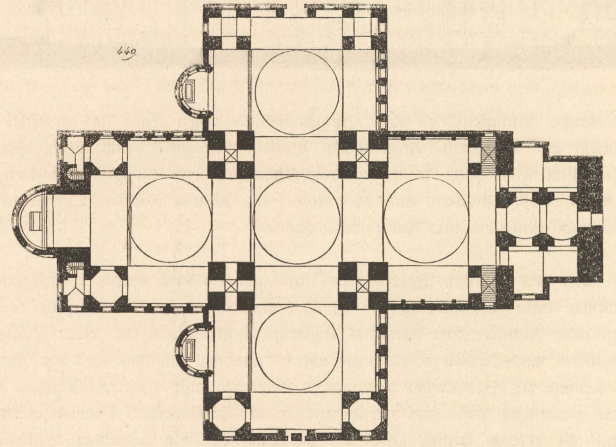
<sup>\*)</sup> Alfred Maury, l'Architecture russe et les églises slaves. Revue archéol. IIe année.

<sup>\*\*)</sup> Bergleiche die dem Werke von J. H. Blassus, Reise im europäischen Rußland in den Jahren 1840 und 1841, beigegebenen Abbildungen einer Menge russischer Baudenkmäler. Ferner Hallmann, History of Greco-Russian ecclesiastical Architecture in dem Transactions of the Royal Institute of British Architects, vol. I, p. 2. p. 88 seqq.

<sup>†)</sup> Der Duca di Serradifalco fagt in scinem Werfe: del Duomo di Monreale, Palermo, 1838, p. 48: "Laonde frequentissime divennero allora le relazioni frà i Bizantine ed i Siciliani, i quali da quelli ricevevan gli esarchi, i patrizi, i prelati, le leggi; sichè la nostra civile ed ecclesiastica polizia del tutto greca divenne."

<sup>††)</sup> Bergl. Hittorf et Zanth, Architecture moderne de la Sicile, Paris 1835.

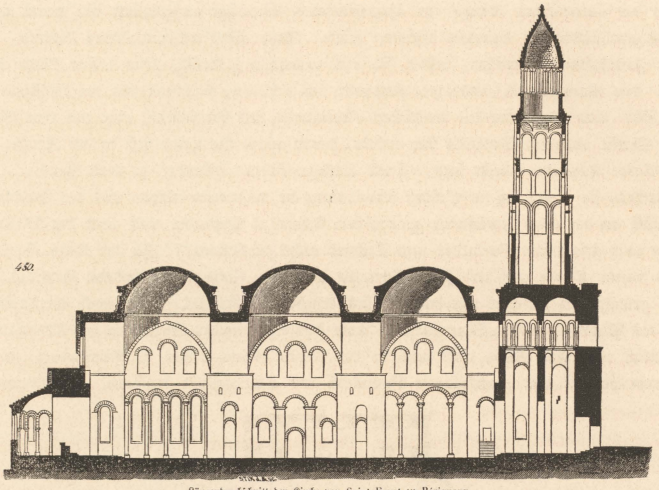
im Bereiche ber lateinischen Kirche ein byzantinisches Gepräge ausgebrückt ift, wenn auch manche besondere Eigenthümlickeit daneben bestehen blieb. Nach ihrer ursprünglichen Anlage, welche aus dem eilsten Jahrhundert herrührt, bildet sie ein griechisches Kreuz, über dessen Mitte eine höhere, sowie über den Kreuzarmen niedrigere Kuppeln sich erheben, während vor der Westseite, und auch längs der Süd- und Nordseite des westlichen Kreuzarms sich hinziehend, eine mit dem Gebäude von außen eine Masse bildende Borhalle sich erhebt, deren obere Gallerien sich in die Kirche öffnen und mit einer Reihe Kuppeln bedeckt sind. Diese Anlage stimmt offenbar zu dem Narther der byzantinischen Kirchen, sie findet sich in gleicher Anordnung an mehreren solchen aus der spätbyzantinischen Periode, selbst an der oben erwähnten georgischen Kirche zu Pigunda, und auch der Mosaikenschmuck des Innern läßt griechische Vorbider und Technik nicht verkennen.\*) In der Nähe Benedigs zeigen die Kirchen Santa Fosca auf der Insel Torcello und San Ciriaco zu Ankona ebenfalls die Grundsform eines griechischen Kreuzes mit darüber sich erhebender Kuppel. Eine noch merkwürdigere Berpstanzung des Planes der St. Marcuskirche nach den entfernteren Gegenden des Abendlands, welche freilich ziemlich vereinzelt blieb, tritt uns in der Kirche Saint-Front zu Perizueux in Frankreich entgegen, von welcher wir nachfolgend Grundriß und Durchschnitt beifügen. Der Grundplan zeigt



Grundriß der Kirche von Saint-Front zu Perigueux.

bie größte Uebereinstimmung mit dem der St. Marcuskirche, nur daß der Borhallenbau der lettern fehlt, welcher vielleicht bei der Erdauung von Saint-Front dort noch nicht vorhanden war. Dagesgen erhebt sich über einer kleineren Borhalle der im Abendlande nicht zu entbehrende Thurmbau, wie ein solcher auch zu Benedig in einiger Entfernung von der Kirche später errichtet wurde. Auch sind die untern Durchbrechungen der großen Schriebeiler des Mittelvierecks, welche wie dort die Räume unter den von ihnen getragenen großen Schwibbigen als eine Art Rebenschiffe erscheinen lassen, hier etwas enger gehalten. Dagegen ging man in der Nachahmung des fremden Vorbildes soweit, auch hier die Außenstächen der Wölbungen in acht byzantinischer Weise zugleich als Dach dienen zu lassen. Dieselzben mußten aber mit Rücksicht auf die Einwirkungen des Klimas in der Folge mit einem hölzernen Dachstuhl verwahrt werden, wie es auch zu Benedig durch spätere Errichtung hoher mit Blei gedeckter Scheinkuppeln über der Kirche zu geschehen hatte. Mit dieser Aufnahme der byzantinischen Bauweise im Ganzensssehe nun freilich die sämmtlich im Geist der abendländischen Architektur ausgeschirte Detail-Sliederung von Saint-Front in auffallendem Widerspruch. Namentlich ist dies auch mit der zugespisten Form der großen Schwibbögen der Fall, und es geht daraus hers

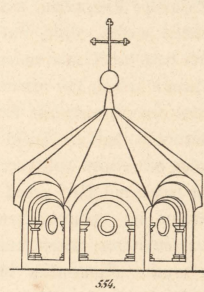
<sup>\*)</sup> Rach Félibien wurde die S. Markuskirche um 1178 unter Leitung eines griechischen Architekten umgebaut, welchen der Doge S. Ziani von Konstantinopel dazu berufen habe.



Längendurchschnitt ber Kirche von Saint-Front in Périgueux.

vor, daß die Kirche, wenigstens in ihrer jetigen Gestalt, gegen Ende des zwölften Jahrhunderts zwar nach einem aus der Ferne eingeführten Plane, aber durch einheimische Werkleute erbaut wurde. Dieser Plan fand auch in der näheren Umgebung von Périgueux Unklang, indem nicht nur an diesem Orte selbst, sondern auch zu Cahors, Angoulême, Souillac und Fonte vrault größere Kirchenbauten nach demselben zur Ausführung kamen.\*)

Is im Laufe des zwölften Jahrhunderts sich auch auf dem Boden Deutschlands der Steinbau immer mehr vervollkommnete, so daß man es wagen konnte, nicht nur wie früher, Krypten und Kapellen von kleinerem Umfange, sondern auch die weiten Raume der abend= landischen Basiliken mit Gewolben zu überspannen, mochten manche von den Byzantinern bei ihrer langen Uebung im Gewölbebau errungenen Vortheile auch den einheimischen Werkleuten zu Gute kommen, wenngleich diese von vornherein ein verschiedenartiges Gewolbesustem zur Unwenbung brachten. Es erleidet keinen Zweifel, daß einige bei den gewölbten Basiliken, namentlich Deutschlands, von Anfang an hervortretenden Motive, wie z. B. die Anlage von Kuppelthurmen über den Kreuzungen der Querschiffe mit dem Langhause, durch die in Folge der Züge nach dem heiligen Lande vielfach verbreitete Bekanntschaft mit den byzantinischen Kirchenbauten hervorge=



Ruppelipite ber Apostelfirche gu Roln.

rufen wurden. Bei der großen Zeugungskraft, welche der abendlandischen Baukunft damaliger Zeit eigen war, beschrankte man sich aber keineswegs auf bloße Nachahmung, sondern verstand es, solche Entlehnungen in organischer Weise selbstständig durchzubilden. Dieß zeigt sich dann auch bei den Steinbedeckungen, wo man solche ftatt der Dacher aus Zimmerwerk über den Kuppeln und Thurmen zur Anwendung brachte, indem man mit Rucksicht auf die Einflusse des nordlicheren Klimas diese nicht kugelformig, sondern meift geradlinig spit ober in einer steil ansteigenden Wolbung bildete. Als Beispiel einer solchen verständigen Umbildung moge die hier= neben im Aufriß gegebene Steinspiße der Mittelkuppel der Apostelkirche zu Köln dienen, welcher offenbar die oben S. 298 und 300 dargestellte äußere Auppelbildung spatbyzantinischer Kirchen zum Grunde liegt.

<sup>\*)</sup> Ueber die Rirche Saint-Front zu Périgueux und die mit ihr verwandten Bauanlagen Frankreiche ift eine specielle Schrift von dem frangofischen Urchaologen Felix de Verneilh erschienen, welche ber Berfasser jedoch bisher nicht zu Besicht bekommen konnte.

uch auf die Baukunst der Völker, über welche zu Anfang des 7. Jahrhunderts die Lehre des Is= lam sich mit einer bis dahin in der Geschichte ohne Beispiel gewesenen Gewalt und Schnelligkeit verbreitete, hat die Bauweise und Technik der Byzantiner großen Einfluß geubt. Obgleich eigentlich außerhalb des Rahmens diefer Darstellung liegend, muffen wir doch hier einen Blick auf diese eigenthumliche Kunstrichtung werfen, welche, wenn sie auch in Folge des ganz verschiedenen Geistes jener Wolfer und ihres Glaubens neben der Kunft der driftlichen Bolfer Westeuropas eine eigene, abgesonderte Bahn durchlaufen hat, doch bei vielfacher Berührung, namentlich während der Kreuzzüge, auch auf letztere nicht ohne Einwirkung blieb. Daß eine solche, und zwar in nicht unbedeutendem Maße, auf die Bauweise der Kaukasuslander und Rußlands stattfand, ist oben bereits angedeutet worden. Freilich ist in der muhammedanischen Architektur weder ein zu Grunde liegendes räumliches, noch ein konstruktives Princip wahrzunehmen, welches den kunftlerischen Bildungstrieb zu wesentlich neuen Gestaltungen hatte führen können; vielmehr zeigt sich in derselben nur eine willkürlich=phantastische Verarbeitung der in den Bauwerken der eroberten Länder vorgefundenen Kunstformen. 2018 Muhammed seit dem Jahr 610 unter den Arabern, seinen Landsleuten, als Prophet auftrat, und dieses bis dahin fern von der Weltbuhne, halb nomadisch lebende Bolk zu unerhörter Bewegung und Thatkraft entflammte, hatte dasselbe keine eigene Kunft, wie es überhaupt bis dahin nur eine niedrige Kulturstufe eingenommen hatte. Wir finden daher bei den ersten größern Bammternehmungen desselben, von denen die Geschichte weiß, fremde Werkleute thatig. So bei der Wiedererbauung des alten Nationalheiligthums, der Kaaba zu Mekka, welche am Ende des 5. Jahrhunderts durch Feuer zerstort worden war, einen koptischen und einen griechischen Architekten, und zwar gegen ihren Willen, indem man sie sammt dem Schiffe, auf welchem sie Baumaterialien für eine driftliche Kirche herbeiführten, auffing und zwang, dieselben sammt ihrer Kunst zu dem muhamme= danischen Baue zu verwenden. Bei der hohen Verehrung, welche die Kaaba genoß, indem sie auch bis heute das erste und hochste Heiligthum des Islam geblieben ist, welches wo moglich jeder Bekenner des lettern einmal in seinem Leben besucht haben muß, war dieser Umstand von vornherein nicht ohne Bedeutung, da ein ahnliches Verfahren nun ohne Bedenken auch bei vielen nachfolgenden Bauten beobachtet wurde, welchen der Tempel zu Mekka als Vorbild diente. Umgibt bei diesem ein weiter vierseitiger Hofraum die alte Opferstätte, auf der schon Abraham einen Altar errichtet haben foll, wahrend sich langs den das Ganze umschließenden hohen Mauern offene Saulenhallen rings herumziehen, sodann von außen an der Eingangsseite zum Gebrauch der Pilger Stallungen für Rameele, Pferde und Biebheerden, Bader und Brunnen u. f. w. angefügt sind, so finden wir diese Unordnung bei den meisten und altesten Kultusstätten der Muhammedaner befolgt, namentlich in den öftlichen und südlichen Ländern des Islam weit verbreitet. Sie erinnert an die des salomonischen Tempels zu Jerusalem und gewährt gleichsam das Bild eines Zeltlagers, welches das Seiligthum von vier Seiten umgibt, wie ja auch der judische Tempel in dem Zelte der Stiftshutte und den diese umgebenden Zelten der Tempeldiener sein Vorbild hatte. Gewöhnlich find die den offenen Hofraum einschließenden Hallen auf der Eingangsseite des Bierecks und den beiden anstoßenden Seiten zweibis vierschiffig, während auf der den Eingangen gegenüberliegenden, stets nach Mekka gerichteten Seite die Zahl der Schiffe vermehrt ift, so daß hier ein großerer bedeckter Raum entsteht, welcher in der Mitte der ihn nach außen abschließenden Mauer eine reichverzierte Nische, Mihrab genannt, enthält, die den Betenden die Nichtung nach Mekka andeutet und zugleich zur Aufbewahrung des Koran dient. Nahe dabei befindet sich der Pult zum Vorlesen aus demselben, Mimbar genannt, und eine erhöhte Kanzel Kutbe, von welcher herab der Imam predigt und vorbetet, sowie mehr nach dem Hofe hin eine andere Tribune, Mastasche, um die Stunde des Gebets auszurufen. Dieser innerste Theil der großen Halle ist gewöhnlich durch reicheren Schmuck ausgezeichnet, und bildet unter dem Na= men Kiblah das Heiligthum der Moscheen. In der Mitte des Hofs, welchen zu Mekka die Kaaba einnimmt ist in der Regel ein mit einem Ueberbau versehener Brunnen angebracht, welcher das Waffer zu den vorgeschriebenen Abwaschungen darbietet. Die Saulen der genannten Hallen sind, wo es irgend anging, antiken Bauwerken entnommen und nur wo es an diesen fehlte, einfache Stupen neuerer Arbeit hinzugefügt. Un die Stelle der von diesen anfangs getragenen einfachen Architrave

treten dann bald die Saulenreihen der Lange nach verbindende Bogen, welche die flache holzerne Decke stußen, bis diese zulest in byzantinischer Weise durch Reihen von gewölbten Ruppeln erset wird. Nach derselben Unordnung, und zwar in höchst einfacher alterthumlicher Weise, war auch gegen das Jahr 640 das zweite Seiligthum des Islam, die berühmte Moschee El Haram zu Jerusalem, auf der Statte des salomonischen Tempels von Dmar, dem zweiten Nachfolger des Propheten, angelegt worden, nachdem derselbe um 637 Palastina erobert hatte. Aus den Trummern der vorgefundenen antiken Bauwerke aufgeführt, bildete es ein großes Viereck, welches an 3000 Menschen fassen konnte; große Balken trugen die holzerne Decke.\*) In Damaskus bestimmte Dmar die Basilika des h. So= hannes zum muhammedanischen Kultus, erlaubte aber, daß die Christen den westlichen Theil derselben für ihren Gottesdienst behielten. War bisher in den Bauwerken der Araber nur das nachstliegende Bedürfniß befriedigt worden, so anderte sich dieses bald, nachdem Dmar das zu hoher Bluthe gediehene persische Sassanidenreich im 3. 638 erobert hatte und dessen prächtige Hauptstadt Madain den staunenden Kriegern des Islam seine Schätze erschloß. Von da an war es das Bestreben der muhammedanischen Herrscher prachtvolle Bauwerke als Verkunder ihres Namens und Ruhmes der Nachwelt zu hinterlassen, wozu indessen anfangs immer noch altere Gebaude ihren Schmuck her= geben mußten. Wie dieses im Guden und Westen mit griechisch-romischen Monumenten der Fall war, so wurde auch namentlich Madain, woselbst sich der schimmernde Palast des Kosroes erhob, geplundert, als Abu-Dschafar-al-Mansur, der zweite Kalif aus dem Haus der Abassiden, die Stadt Bagdad erbaute. Unter diesem Hause erlangte zu Anfang des neunten Jahrhunderts das Kalifat seine höchste Macht, und das Reich des Islam, welches, vom Ganges bis zum Ebro reichend, Europa von Guden her in einem großen Bogen umspannte, seine hochste Bluthe in Wissenschaft und Kunft. Den Moscheen fügte man jest in der Regel das prächtige Grabmal (Turbeh) ihres Erbauers hinzu, über welchem sich eine innen und außen in Gold und Farbenpracht schimmernde Auppel wolbte, während schon Walid I. aus dem Hause der Ommajiaden (+ 715), der von ihm zu Damaskus auf der Statte der erwähnten Basilika des heil. Johannes erbauten prächtigen Moschee außer einer reichverzierten Ruppel die ersten jener schlanken Spitthurme (Minarehs) beigegeben hatte, welche in der Zahl von einem bis zu sechsen seitdem der eigenthumliche Schmuck der Kultusskätten des Islam und damit der orientalischen Stadte geblieben sind. Während indessen im Suden jene altere Grundform der

<sup>\*)</sup> So sah es noch in der 2. Halfte des 7. Jahrhunderts der franklische Bischof Arkulf, deffen in so vieler Beziehung wichtige, schon oben Seite 269 ff. ermahnte Befchreibung des heiligen Landes und Adamnan, Abt des Rlofters Columba auf der Infel Bii an der ichottischen Rufte, hinterlaffen hat. Die Worte biefes genauen und unverwerflichen Zeugen find: "Ceterum in illo famoso loco, ubi quondam templum magnifice constructum fuerat, in vicinia muri ab oriente (ber öftlichen Ctadtmauer Jerufalems) locatum, nunc Saraceni quadrangulam orationis domum, quam subrectis tabulis et magnis trabibus super quasdam ruinarum reliquias construentes vili fabricati sunt opere ipsi frequentant, quae utique domus tria hominum milia simul (ut fertur) capere potest. (Lib. I. c. 1.) Und ber franklische Benedictiner Bernhard fah im 3. 870 biefe die Stelle bes falomonischen Tempels einnehmende Moscher, welche er synagogam Saracenorum nennt, noch in derfelben ursprunglichen einfachen Westalt (Itinerar, Bernhardi mon. c. 11. Mabillon, Act. SS. O. S. Bened. Saec. 3. P. 2. pag. 472. seqq.). Das jegige prachtige, auf bieser Stelle fich erhebende Webande in Centralform, welches zuerft ber Erzbischof Wilhelm von Thrus in ber 2. Salfte bes 12. Jahrh. naher beschreibt, bestehend aus einer innern Caulenrotunde, welche von einer hohen, ftattlichen Ruppel überwölbt und von zwei niedrigeren Rebenschiffen von achteckiger Grundform umgeben ift, fann daher unmöglich das Werk des Ralifen Omar (ftarb im 3. 644) fein, sondern muß trot der von Wilhelm von Tyrus an demfelben gesehenen, angeblich ben Dmar als Erbauer nennenden Inschriften einem fpatern Umban, mahrscheinlich mit Bulfe bygantinischer Werkleute, feine Entstehung verdanken. Dieser Umban hat vielleicht nicht lange vor der Zeit der Kreuzzuge stattgefunden, wie es die Worte des Johannes presbyter wirceb. (Descr. T. S. bei B. Pez., Thes. Anced. noviss. T. I. P. III. p. 486 seqq.), welcher Jerufalem zu Anfang bes 13. Jahrh. besuchte, andeuten. Die beschriebene Grundform bes jetigen Bebaudes gab übrigens zu ber bas ganze Mittelalter hindurch herrschenden Borftellung von der runden oder polygonen Bestalt bes falomonischen Tempels Beranlaffung (fo ift berfelbe 3. B. auch auf dem unter bem namen lo Sposalizio befannten Bilde Raphaels bargeftellt), wie ber gemeine Mann noch heute ben Begriff eines Tempels überhaupt mit Diefer nämlichen Form zu verbinden pflegt. Da in der Kunftgeschichte, wie in der Geschichte überhaupt, nichts mehr Berwirrung anrichtet, als falfche dronologische Ungaben, namentlich wenn fie ein fo hervorragendes Gebäude betreffen, welches wie mir unten feben werden, im Abendlande vielfache Nachahmung fand, fo fchien es bem Schreiber Diefes bier ber geeignete Drt, ber ermahnten, welche Dmar I. Die Erbauung ber jegigen Mofdee El hamar zuschreibt, um fo mehr entgegen zu treten, als Dieselbe überall zu lefen ift, namentlich auch in ben vielen neuern beutschen Runftgeschichten wiederholt wird, obgleich fie abgesehen von den eben angeführten Zeugniffen, schon an und fur fich mit der von den Arabern jener Zeit eingenommenen Bildungeftufe in Widerfpruch fteht. Bergl. Rugler, Sandb. ber Runftgefchichte 1842, G. 409. Schnaafe, Gefch. b. bildenden Runfte, 3, Bnd. S. 339. Derfelbe führt nach Revue gen. de l'Arch. p. 69 ben arabifchen Geschichtsschreiber Ibn-Kahlun (l. Kahldun) ale Bewahrsmann an, obgleich er fich furz vorher. S. 333 und 337 über bie befannte Unzuverläffigkeit ber muhammedanischen Sistoriker, aus benen so gut wie nichts fur bie Baugeschichte zu gewinnen fei, ausspricht. Ferner Gesch. ber Architectur, von Dr. Wilh. Lubfe, Roln, 1858, G. 224, u. a. m. - Man fieht außerbem in biefem Kalle, daß bei der Bestimmung des Alters der faracenischen Gebande, fein allzugroßes Gewicht auf daran befindliche Inschriften mit dem Namen des Erbauers zu legen ift, ba biefe nur auf Tradition beruhen oder von fruberen Gebauden übertragen fein konnen. Es ift begreiflich, daß Die Moslemin auch bas fpatere Gebäude gern mit bem Ramen bes hochverehrten Patriarchen Omar in Berbindung brachten, wie ein foldes Bestreben und in ahnliden Fallen auch anderswo vielfach entgegentritt.

Moscheen die herrschende blieb, bekam in den mehr und mehr vom byzantinischen Reiche losgerissenen Landern allmälig eine zweite Anordnung derfelben die Dberhand, welche den byzantinischen Cent= ralbau aufnehmend, in einem von einer stattlichen Auppel bedeckten Grabmal oder prachtigen Mittel= rotunde (Kiblah) ihren höchsten Ausdruck fand, so daß der Borhof mit seinen Hallen mehr dage= gen zurücktrat. Huch waren es byzantinische Werkleute mit ihrer erprobten Technik, welche die pracht= liebenden Grunder dabei zu Gulfe nahmen,\*) bis die saracenischen Werkleute herangebildet waren und bald ihre Lehrmeister übertrafen. Weit entfernt jedoch, die entlehnten Bauformen ihren Bedürfnissen gemäß konftruktiv weiter fortzubilden, beschränkten sich die arabischen Kunstler mehr auf die orna= mentale Seite der Kunft, bei welcher ihnen ihre unruhige ausschweifende Einbildungskraft zu statten kam und ihnen die mannigfaltigsten Formen zuführte, welche sie mit dem spigfindigen Scharffinn, der einen Charafterzug ihres Wolfsgeistes bildet, zu stets neuen Combinationen verarbeiteten. Nicht zufrieden mit dem einfachen Rundbogen, mit der Augelform der Auppel, wie sie ihnen die Romer und Byzantiner überliefert hatten, erweiterten sie ersteren theils über seine Grundlinie nach unten hinaus zum Hufeisenbogen, theils ließen sie denselben nach oben ausschweifen, indem sie den Scheitel entweder einfach zuspitzten oder ihn gar in doppelter Krummung zum so= genannten Eselsrucken (auch Rielbogen genannt, von der Gestalt des untern Schiffskorpers) verzerrten; in abnlicher Weise wurde von ihnen die Kuppel behandelt, welche mehr und mehr die zwiebelformige Gestalt bekam, wie wir sie oben nach muhammedanischem Borbilde von den Russen angewandt saben. Dabei ließ man es aber nicht bewenden; die einfache Linie der Bogenleib= ung wurde außerdem gackenartig mit kleinen Bogenftucken, gleichsam verkleinerten Nachbildungen des ganzen Bogens, besetzt oder der Bogen selbst aus einzelnen solcher verkleinerten Bogen zu= fammengesett, ja man bildete endlich nach demfelben Principe die Gewolbeflachen der Zwickel unter den Kuppeln, wie auch die der lettern selbst, aus einer Unzahl von verkleinerten Zwickelgewolben, Ruppelausschnitten und Studen von Kreuz- und Tonnengewolben, welche mit großer Runft kragsteinartig zusammengesett und der Krummung der Wolbungen folgend aus = und über= einander vorspringen, so daß alle Konstruktion durch diese unzähligen, das Auge blendenden und verwirrenden Details versteckt oder in spielende Ornamente aufgelost wird.\*\*) Auch die flachen Holzdecken findet man in dieser Weise verziert oder wenigstens die Winkel zwischen ihnen und den fenkrechten Wanden mit abnlichem Zierwerk ausgefüllt. Lettere bedeckte man teppichartig mit flach gearbeiteten schematisch zusammengesetzten Mustern, welche in unerschöpflicher Mannigfaltigkeit theils auf geometrisch gebildeten Pflanzenmotiven (Arabesken, wie wir diese Berzierungsweise, den Ursprung derselben bezeichnend, nennen) beruhen, theils aus gitterartigen Verschlingungen von Bandern und Streifen bestehen, und durch in ahnlicher Weise verzierte oder mit arabischen Schriftzugen ausgefüllte Friese in Felder abgetheilt und begrenzt werden. Da nun dieses Verzierungssystem überdieß in dem reichsten Schmuck leuchtender Farben und Vergoldung prangt, so machen die Moscheen, Grabmaler und weltlichen Prachtgebaude dieses Styls, wie sie namentlich in den letten Zeiten des Maurenreiches in Spanien und im mongolischen Reiche in Indien, sowie in Persien und Vorderasien bis

<sup>\*)</sup> Interessant ift die Bemerkung, welche der in vorstehender Anmerkung genannte Ibn Kahldun hierüber macht: "Man nimmt mahr, daß die nomadischen Bolker, bei denen eine höhere Bildung erft beginnt, gezwungen sind, sich nach andern gandern zu wenden um von dort bauersahrene Leute zu erbalten. Das hat man gesehen zur Zeit des Walid, Sohnes des Abdeclemalek, als er eine Moschee zu Medinah, eine andere zu Jerusalem, und eine andere zu Damaskus erbauen wollte, welche letztere auch seinen Namen trägt. Er mußte vom Raiser zu Konstantinopel (Justinian II.) sich im Bauen geschickte Arbeiter ausbitten, und derselbe sandte ihm auch Leute, welche er brauchen konnte!"

<sup>\*\*)</sup> Bon dem ersten Eindruck ausgehend, den derartig verzierte Wölbungen bei oberflächlicher Betrachtung hervorbringen, hat man ihnen den Ramen "Stalaktitengewölbe" oder "Honigwabendecken" beigelegt, beide ziemlich unpassend. Diese ornamentalen Theile sind übrigens im Innern theils aus Gyps, theils aus Holzstücken geformt, und an den konfiruktiven Theilen aufgenagelt oder wohl auch nur mit Bundfaden befestigt (so theilweise an den prachtvollen Decken des berühmten maurischen Königspalastes Albambra zu Granada). Im Alengern sertigte man sie (in Persten noch heute) aus gebranntem farbig glasstem Thon, durch welche Berbindung von Plasisk und Email in filigranartiger Behandlung man oft die zauberartigste Wirkung erreicht sindet, so daß man nicht weiß, ob man dabei die höchste Bellendung der Technik, oder die musterhafteste Eleganz mehr bewundern soll. Als Beispiele dieser Drnamentik können die Moscheen zu Tistis und Tebriz in Persten, sowie das Grabmal oder Turbeh des Sultans Muhammed I. Oscheleby zu Brussa in Kleinassen angesührt werden. Namentlich ist die emaillirte Kuppel des letzteren, sowie dessen über 100 F. hohes Portal, an welchem Modellirung, Email und Bergoldung sich den Rang streitig machen, ein wahres Wunderwerk von Pracht und Eleganz. Bergl. über diese Technik Adalbert de Beaumont, Les arts decoratis en Orient et en France, Paris 1862, Rev. d. d. m. p. 304 ff,

in die neuere Zeit entstanden, den Eindruck überschwänglicher zauberhafter Pracht, welche den Beschauer der Wirklichkeit völlig entrückt und ihn gleichsam in eine mahrchenartige Traumwelt versett. In dieser phantastischen Abstraktion von allem Wirklichen, wie sie in der geistigen Natur der Bolker des sudwestlichen Usiens begrundet ift, liegt aber auch die schwache Seite der aus ihr hervorge= gangenen Kunft des Islam. Denn hat sie auch unleugbar Werke von großer Schönheit und Gle= ganz hervorgebracht und zeugt sie auch jest noch von Lebensfähigkeit, so fehlt ihr doch der eigentliche innere Gestaltungstrieb, welcher nur auf konstruktiver Fortbildung, deren sie unfähig ist, brauchen kann, und ihre Pracht wirkt bei allem Streben nach Mannigfaltigkeit zuletzt ermüdend. Wie sie auf dem frühern Boden des oftromischen Reichs von antiken und byzantinischen Vorbildern ausging, fo nahm fie in Spanien unverkennbar die lateinische Bafilika zum Mufter. Gin Beispiel davon ift die berühmte, von Abderrachman im J. 786 begonnene Moschee zu Cordova, (seit 1236 christliche Kathedrale), welche in ihrer ursprunglichen Unlage eine bedeckte, durch zehn Saulenreihen in eilf Schiffe getheilte Halle bildete, wobei das nach der prachtig verzierten Kiblah führende Mittel= schiff die Nebenschiffe an Breite übertrifft. Gemäß dem alterthumlichen Charakter der Ent= stehungszeit des Gebäudes waren die Decken dieser Saulenhallen ursprünglich aus geschnittem, gemaltem und vergoldetem Holzwerk gebildet, wofür jest, seit dem vorigen Jahrhundert, leichte Tonnengewolbe eingezogen worden find. Die Saulen find theils antik, theils solchen roh nachgebildet, und man hat auf ihren Kapitellen, um eine großere Sohe zu erzielen, vierseitige Pfei= ler aufgestellt, zwischen welchen nach der Langenrichtung der Saulenreihen leichte Sufeisenbogen eingesprengt sind. Der mit Arkaden umgebene Borhof tritt gegen den bedeckten Sauptraum zu= ruck und hat nicht die Bedeutung, welche ihm bei der oben beschriebenen primitiven Unlage der muhammedanischen Kultusstätten zukam. Interessant ist das Auftreten der Kunft des Islam auf Sicilien, wo die Araber seit 828 festen Fuß gefaßt hatten und auch nach dem Sturze ihrer Macht unter normannischer, deutscher, französischer und spanischer Herrschaft einen durch Bildung und technische Geschicklichkeit sich auszeichnenden Theil der Bevolkerung ausmachten, so daß dort in den kirchlichen und weltlichen Bauten des Mittelalters byzantinische (vergl. oben S. 308), sara= cenische und abendlandische Formen sich vielfach mit einander verschmolzen zeigen.



# III. Die christliche Architektur des Abendlandes.

A. Der altfränkische Styl und die ihm zu Grunde liegenden spätrömischen und altgermanischen Elemente.



he noch die antike Weltkultur in ihrem letten großartigen Träger, dem römischen Reiche, an innerer Verderbniß und an Altersschwäche zu Grunde ging, hatte die Vorsehung jenseits der vom schwarzen Meere bis zum atlantischen Ocean Europa durchziehenden Gebirgskette, in den noch unermessenen hyperboreischen und kimmerischen Ländern, welche Griechen und Römern wie eine andere Welt erschien, aus der nur zuweilen eine vereinzelte, sagenhafte Kunde zu ihnen gelangte,

eine Menge jugendkräftiger Bölker zusammengedrängt, die zur Berjüngung der alten Welt und zu Gründern einer neuen Weltkultur bestimmt waren. Langsam aber mit unwiderstehlicher Gewalt von Osten und Norden nach Westen und Süden sich vorschiebend, führte dieser Bölker-

strom den ersten Stoß auf die Romer gegen den Anfang des vierten Sahrhunderts vor Christi Ge= burt, wo er das eben zu kräftiger Bluthe beranwachsende Staatsleben derselben dem Untergange nahe brachte. Den Romern wurden diese Vorläufer der nordischen Eroberer unter dem Namen Gallier bekannt, welchen sie spater auf das Land übertrugen, von dem jene zunächst ausgegangen waren. Die Griechen, welche dieselben zuerst im J. 280 vor Chr. in ihrem Lande sahen, nannten sie Gallater oder Kelten und behielten diese Benennung auch für die hinter ihnen nachdrängenden germanischen Stamme bei. Es liegt hierin kein eigentlicher Irrthum, da die Romer wie Griechen beiden Sauptstämmen dieselben körperlichen wie geistigen Gigenschaften, denselben riesenhaften Buchs, dieselben blonden Saare und blauen Augen, denselben ungestumen kriegerischen Muth, dieselbe Lebensweise zuschreiben, so daß es nach den umfassenderen Forschungen der Reuzeit immer zweifelhafter wird, ob überhaupt ein wesentlicher Unterschied zwischen beiden in Sprache und Abftammung beftanden hat, wie er etwa zwischen ihnen und den baskischen, rathischen und galisch-britischen Stammen, den Resten einer altern Bevolkerung in West-Europa, oder den lappisch-finni= schen, den Resten einer solchen im hohen Norden, oder auch selbst zwischen ihnen und den naher verwandten flavischen Stammen im oftlichen Europa vorliegt. Sochstens kann den gallisch-keltischen Stammen im Bergleich zu den Germanen eine geringere Nachhaltigkeit im Bewahren ihrer angestammten Kraft, Sitte und Sprache beigemessen werden, weßhalb sie auch den romischen Waffen nur einen kurzen Widerstand entgegensetzten und alsbald nach ihrer Unterwerfung ihre Nationalität bis auf die lette Spur einbuften. Die Kraft der Germanen selbst lernten die Romer zum ersten Male gegen das Ende des zweiten Jahrhunderts vor Chrifti Geburt durch den Einfall der Cimbern und Teutonen kennen, welche mehrere romische Heere vernichteten, bis das Gluck und Geschick eines ihrer tuchtigsten Feldheren, des Marius, Rom vor dem drohenden Untergange bewahrte. Doch blieb ihnen die ausgestandene Gefahr in steter Erinnerung, und seitdem eine Ahnung des von dieser Seite ihrem Reiche endlich drohenden Unterganges. Da die geographische Vertheilung der genannten Nordvölker und ihre endliche Festsehung in den verschiedenen Theilen Mittel= und Westeuropas nicht ohne bedeutenden Einfluß auf die verschiedenartige Entwickelung der Stylarten der abendlandisch-chriftlichen Kunft gewesen ift, auf welche ihre Stammeseigenthumlichkeiten so bedeutend einwirkten, so kann eine kurze Darstellung derselben nicht wohl umgangen werden.

Schon von jenem ersten gallischen Zuge her waren mehrere gallische Stämme in den Polandern Oberitaliens seghaft geblieben und romanisirt worden. In noch früherer Zeit hatten die Stamme im Suden Galliens durch die zu Massilia (Marseille) an= gesiedelten Phokaer den Einfluß altgriechischer Kultur erfahren und waren als Bewohner der romischen Provinz in Gallien (Provence) dem romischen Staate einverleibt worden. Als Julius Cafar von hier aus den Zug zur Eroberung des übrigen Galliens unternahm, war deffen Bo= den von folgenden Stammen bewohnt. Im sudwestlichen Frankreich und jenseits der Pyrenaen faßen die Aguitaner, aus Iberern (Basken) und Kelten gemischt, die Mitte des Landes bis oftlich an die Schweiz und nordwestlich bis zum Kanal nahmen die von den Romern soge= nannten Gallier ein, welche sich aber selbst, wie Cafar bemerkt, Kelten nannten; auch auf der britischen Insel wohnten zunächst dem Kanal gallische Stamme, sowie auf dem Boden der Schweiz die ebenfalls stammverwandten Helvetier. Im nordöftlichen Theile von der Seine und Marne bis zur Schelde und zum Rhein saßen die Belgen, von den übrigen Bewohnern Galliens durch größere Kriegstüchtigkeit und abweichende Sprache etwas verschieden und je naher dem Rhein desto mehr mit germanischen Bestandtheilen vermischt, ja einzelne Sauptstämme werden von den Romern ge= radezu den Germanen beigezahlt, wie auch jene felbst mit Stolz sich germanischer Abstammung ruhm= ten. Diesen Namen horte Cafar zuerst von den Belgen den in ihr Gebiet in der Gegend des Niederrheins, der Maas und der Ardennen eingedrungenen deutschen Bolkern iskavonischen Stammes beilegen, und er diente, da die Romer ihn gleichfalls annahmen und auf sammtliche beutschen Stamme ausdehnten, seitdem zur allgemeinen Bezeichnung des Bolkes. Germanen bewohnten damals

den Boden des jetigen Deutschlands oftlich von den Vogesen und Ardennen, nördlich von der Donau bis zu den Karpathen und der Weichsel, wo sich sarmatische und lithauische Bolker an sie anschlossen, bis an die Ufer der Nord = und Oftsee, und erstreckten sich jenseits der lettern in nicht bestimm= barer Ausdehnung über das skandinavische Festland und die zwischen diesem und Deutschland liegen= ben Inseln. Die Romer des ersten Jahrhunderts unserer Zeitrechnung unterschieden bei den Ger= manen drei Hauptfamilien, deren Ursprung lettere selbst bis zu ihren Nationalgöttern hinaufleiteten. Die Iskavonen im nordwestlichen und nordlichen Deutschland, von den Ardennen bis zur Weichsel und darüber hinaus; die Ingavonen auf der Halbinfel Butland und den anstoßenden Kusten der Nord- und Oftsee, auf den großen Inseln der letteren und auf der skandinavischen Halbinsel; die Herminonen in Mittel= und Oberdeutschland von der Eifel, dem Hardtgebirge und den Vogesen bis zu den Karpathen, im Suden durch die Donau von gallischen, bald darauf den Romern unterworfenen Bolkerschaften geschieden. Tropdem daß mehrere der bedeutendsten Glieder dieser Bolker= familien in den folgenden Sahrhunderten ihre ersten historischen Site verlassen oder sich nach Westen und Sudwesten weiter fortgeschoben haben, lassen sich doch noch heute diese drei großen Abtheilungen ber germanischen Stamme in Sprache und Sitte wiedererkennen, wie sich auch der zwischen ihnen bestehende Gegensaß während des ganzen Verlaufs der späteren Geschichte geltend macht. Ein Theil der oberdeutschen Germanen, deren Mehrzahl den Romern unter dem Gesammtnamen Sueven bekannt wurde, hatte bei der Ankunft Cafars die zwischen dem Jura und der Rhone angesessenen Gallier, die sich nach eigenem Geständnisse mit ihnen an kriegerischer Tüchtigkeit nicht messen konnten, unter seine Botmäßigkeit gebracht, und nur durch List gelang es Cafar ihn wieder über den Rhein zurückzudrängen. Als dann der berühmte Eroberer in kurzer Zeit die herabgekommenen, innerlich zer= fallenen Bewohner Galliens ihrer Freiheit beraubt und zugleich durch die bleibende Begrundung der Militardiktatur im romischen Staatswesen den bis dahin vererbten freien Einrichtungen desselben den Untergang bereitet hatte, gelang es ihm wohl, auch die schon halb germanischen Stämme im Norden Galliens, gegen Schelde und Niederrhein hin, zu unterwerfen und die Grenze der romischen Herrschaft bis an das Ufer des Rheins auszudehnen. Außer einem offenbar verunglückten Versuche, diese darüber hinaus auf germanischen Boden zu verpflanzen\*), mußte er jedoch der Eroberung hier ein Ziel setzen, und auch seine Nachfolger mußten sich in den folgenden drei Sahrhunderten damit begnügen, langs dieser Grenze dem unaufhörlichen Andrange der germanischen Wölker einen zeit= weiligen Damm entgegenzuseben, nachdem diese unter Urmins Führung drei der tuchtigsten romischen Legionen in der berühmten Barusschlacht (im J. 9 n. Chr.) ganzlich vernichtet hatten. Ja es würde selbst das von nun an befolgte System der Abwehr, welches namentlich durch eine die festen Punkte der Höhen des oberen und mittleren Rheinufers verbindende Walllinie unterstützt wurde, kaum auf einige Zeit von Dauer gewesen sein, wenn die Romer neben den Bortheilen, welche ihnen anfänglich ihre bessere Bewaffnung und Kriegszucht den Germanen gegenüber gewährten, nicht auch wohlberechnend darauf gefallen waren, die Thatenluft und kriegerische Tuchtigkeit der letteren zu ihrem eigenen Rugen zu verwenden. Schon Cafar hatte sich beeilt, eine Menge germanischer Krieger als Hulfsmannschaft seinem Beere einzureihen, welche ihm seine entscheidendsten Siege erfechten half. Dieses Berfahren gewann nicht nur unter ben spåteren romischen Kaisern immermehr Unwendung, so daß sogar deren Leibwache wesentlich aus Germanen bestand, sondern Kaiser August begann schon damit, ganze germanische Stämme auf den Boden des romischen Reiches hinüberzuziehen \*\*), um aus ihnen eine

<sup>\*)</sup> Die von ihm selbst herrührende Schilderung seiner Ariegezunge (Bell. Gall. lib. VI, c. 9, 10 und 29) läßt offenbar gerade an dieser Stelle eine Berschleierung des eigentlichen Bergangs erkennen und eine lücke in der Darstellung, welche er durch die hier eingestochtene berühmte Episode über die Lebensweise und Sitten der Sueven auszusullen sucht. Daß bei dieser Gelegenheit etwas dem Glanze der römischen Waffen Nachtheiliges vorgegangen war, läßt anch Cassins Dio (lib. 40, c. 32) durchblicken. Kann überhaupt dem ausmerksamen Blicke die vorherrschende tendenziöse Färbung der Berichte Casars nicht entgehen, so haben wir überdies dafür auch ein direktes Zeugniß in dem Ausspruche eines seiner hervorragenosten Vegleiter, Affnins Pollio (Sueton. Div. Jul. c. 56).

<sup>\*\*)</sup> Co z. B. die Ubier, mahrscheinlich iskavonischen Ursprungs, welche von den Sueven (Chatten) rückwärts bedrängt und den übrigen Germanen wegen ihrer Reigung zu römischem Wesen verhaßt, von ihren alten Sigen von der Sieg auf das linke Rheinuser übersiedelten, wo ihr hauptort, die Ara oder Civitas Chiorum, später nach der haselbst geborenen Tochter des Germanikas, Agrippina, Colonia Agrippinansis genannt wurde, — das heutige Coln. Tacitus sagt von ihnen (German. 28): "experimento sidei super ipsam Rheni ripam collocati, ut arcerent, non ut custodirentur—".

Schutwehr gegen ihre nachdrängenden Stammgenossen zu bilden. Außerdem suchte man die der Grenze zunächst Wohnenden dazu zu bewegen, daß sie Krieger fur den romischen Seeresdienst stellten und verwandte sie gern in entfernteren Theilen des Neichs, sodaß solche von dem chattischen Stamme der Bataver, welcher sich um die Mundung des Rheins niedergelassen hatte, die Eroberung Britanniens vollenden halfen und sigambrische Hulfsschaaren für die Romer in Thrakien kampften, in Ufrika die Grenzen des Reichs beschützen halfen. Die so durch germanische Kraft gestärkte Heeres= macht der Romer an der Rheingrenze übte bald den größten Einfluß auf die Geschicke ihres Reiches, und sicherte den Casaren, welche von ihr gestütt wurden, die Herrschaft über das Ganze. Der innere Verfall des Römerthums konnte freilich damit nicht aufgehalten werden, mit ihm nahm auch die Widerstandskraft nach außen ab, und schon zu Ende des dritten Sahrhunderts wünschte man sich Gluck, wenn die in die Grenzlander eingefallenen germanischen Stamme, nachdem sie dieselben ver= wuftet, sich zu Wiederanbauern derselben hergaben und wenigstens dem Namen nach, als sogenannte Laten (laeti), die romische Dberherrschaft anerkannten. Um diese Zeit ward auf solche Weise das ganz verodete Gebiet um Amiens, Tropes, Langres und Trier von zum Frankenbunde gehörenden Germanen\*) neu bevölkert, und wir finden gegen Ende des vierten Jahrhunderts solche deutsche Un= siedler\*\*) von batavischem, frankischem und suevischem Stamme unter romischen Prafekten bei Rheims, Lyon und selbst im Centrum Galliens, um Chartres herum, ansassig. Darf man hiernach die Bevolkerung des nordostlichen Galliens bis zur Seine und noch darüber hinaus als wesentlich ger= manisch annehmen, so erklart sich hieraus die schnelle Ausbreitung und Befestigung der frankischen Macht, welche dem ganzen Lande endlich seinen heutigen Namen verschaffte, sowie auch, daß zu Un= fang des neunten Jahrhunderts die Unsiedler auf den Besitzungen des Klosters St. Germain-des-près zu Paris zu neun Zehntheilen echt germanische Namen trugen \*\*\*). Durch dieses Ueberwiegen ger= manischer Bestandtheile in romischen Heeren gingen viele deutsche Sitten und Einrichtungen in diese, sowie deutsche Ausdrücke in die romische Militärsprache über, was aber doch endlich die Ueberhand= nahme der romischen Staatssprache auch bei ihnen nicht verhindern konnte, indem dieselbe sich als naturliches Mittel der Verständigung zwischen den verschiedenen Nationalitäten darbot. Denn es war auf dem Boden Galliens die lateinische Sprache gleich nach der Niederwerfung der gallischen Stamme herrschend geworden, da diese ihre Nationalität und Sprache so schnell aufgegeben hatten, daß lettere seitdem fast spurlos verschwand. Diese Gefügigkeit trug ihnen freilich nur die Verach= tung ihrer Unterdrucker ein, welche sie zu kriegerischer Verwendung fur untüchtig und nur zur Aussaugung für geeignet erklarten+).

balten, und es wichen allenthalben die Damme, welche sie zum Schuße ihrer Grenzen dem immer mächtiger werdenden Andrange der Germanen entgegengestellt hatten. Seit dem dritten Jahrhundert sett sich ihre mehr und mehr anschwellende Masse in Bewegung, und sondert sich in größere Bölkergruppen unter neuen Namen, wogegen die früheren Einzelnamen der Stämme allmälig zurücktreten. Während die schon genannten Franken, welche westniederdeutsche (iskävonische) und mitteldeutsche (herminonische) Stämme in sich vereinigen, seit 230 den Niederrhein überschreiten, dringt eine Vereinigung der oberdeutschen Germanen (südliche Herminonen) unter dem Namen Alamannen um 260 über die Donau und die Alpen nach Oberitalien und, von dort mit Mühe zurückges

Bald darauf gelang dieses auch mit einem Theile der Sigambren (Sueton. im Octav. Aug. c. 21), welche mit den etwas später herübergezogenen Chattunoiern oder, mit deutschem Namen, hatwaren, einem den Chatten (heffen) verwandten Stamme, in der Folge den Nern der Bölfer des Frankenbundes bildeten, der endlich die römische herrschaft in Gallien ganzlich vernichtete. Bergl. J. Grimm, Gesch. d. deutschen Sprache, S. 588 ff.

<sup>\*)</sup> Belege dafür liefern die römischen Duellen des 3. und 4. Jahrhunderts in Menge. Bergl. namentlich Eumenius, panegyr. Constantio Caes. c. 21 und Ammian. Marcellinus.

<sup>\*\*) &</sup>quot;Laeti Teutonicii". Notitia dignit. imperii Rom. (unter K. Honorius 393 - 424 verfaßt).

<sup>\*\*\*)</sup> Polyptychon Irminonis abbat. monast, S. Germani in Prat. ad Paris, herausgeg. von M. B. Guerard. — Bergl. auch J. Grimm, Gesichichte ber beutschen Sprache, S. 537 f.

<sup>†)</sup> Tacit. Hist. II. 69; Annal. III. 46, XI. 18; Vit. Agricol. c. 11; German. c. 28.

drangt, über den Oberrhein, wo sie die größere Halfte der Schweiz und das Land bis an die Wogesen und das Hardtgebirge dauernd in Besit nimmt. Die ostherminonischen Stämme, den Römern zuerst als Markomannen (d. h. Bewohner der Oftgrenze Germaniens) bekannt und von den früheren Inhabern der von ihnen besetzten Länder, den keltischen Bojern, den Namen Bojuwaren (Bewohner des Bojer= landes, Bavern) behaltend, dringen, nachdem sie die Romerstädte des rechten Ufers der Donau verwustet, über diese und erfüllen südlich derselben das Land bis zu den Alpen, während sie sich all= målig gegen Often bis zur Grenze Pannoniens ausbreiten. Neben ihnen setzen sich zwei iskåvonische Stamme in Bewegung; das machtige Wolf der Gothen dehnt seit 215 seine Site von der Weichsel= mundung und der Kuste des baltischen Meeres bis zum schwarzen Meere aus, wo es seit 275 das oftromische Reich bedrängt, theilt sich dann seit 367 in zwei Halften, deren westliche, die Westgothen, nachdem sie 395 bis zum Peloponnes vorgedrungen, aus Illyrien um 400 nach Italien zieht, und von da, mit Bewilligung des westromischen Kaisers, 412 Sudgallien und Spanien in Besitz nimmt. Die Dstgothen, im Rucken von dem aus Usien vordringenden mongolischen Stamme der Hunnen bedrängt, ziehen 489 nach Stalien und gründen dort, nachdem sie den Herulerführer Odvachar, welcher 476 den letten weströmischen Kaiser gestürzt hatte, besiegt, auf den Trummern römischer Rultur ein oftgothisches Reich, welches unter König Theodorich zu hoher Kraft und Bluthe beran= wuchs, aber schon 553 mit Hulfe germanischer Streiter durch den ostromischen Feldherrn Narses vernichtet wurde. Un ihre Stelle trat jedoch bald ein anderer deutscher, herminonischer Stamm, das kleine aber kräftige Wolk der Langobarden, welches zu Ende des 5. Jahrhunderts von seinen Sipen an der Niederelbe nach Pannonien wandernd, von da im J. 568 unter König Alboin Oberitalien eroberte und binnen kurzer Zeit ganz Stalien in Besitz nahm. Einen andern Weg nahm ein westlich neben den Gothen ansäßiger, den Langobarden benachbarter Stamm, die iskavonischen Burgunder, welche von ihren alten Sigen zwischen der Oder und Weichsel um 370 gegen die Oberelbe vordringend, sich von da westwarts wenden und dem Laufe des Mains folgend gegen 407 den Rhein überschreiten. Nachdem sie sich auf dessen linkem Ufer einige Zeit behauptet, gelang es ihnen nach vielen Wechselfällen endlich, am Westabhange des Jura zu beiden Seiten des Rhoneflusses bleibende Wohnsitze zu erlangen (456). Mit den Burgundern und Gothen verwandt und ebenfalls von der baltischen Kuste zwischen Elbe und Oder ausgehend entfernte sich unter allen germanischen Volkern der vandalische Stamm am weitesten von seiner Beimath. Un der Elbe hinaufgezogen finden wir ihn um 275 an der mittleren Donau, und 333 in Pannonien, von wo er 407 in Gallien eindringt, zwischen 409 und 428 im südlichen Spanien herrscht, und von da aus das weströmische Afrika erobert. Das vandalische Reich, den beiden Halften des romischen gleich furchtbar, wurde nach hundertjährigem Bestehen von Belisar 534 vernichtet, um spurlos zu verschwinden.\*) Haben alle die letztgenannten Bolker zwar neu belebend auf die abgestorbenen Theile des alten Europa gewirkt, undnach Vernich= tung der Einrichtungen der antiken Welt lebenskräftige Reime einer neuen Weltkultur gelegt, welche die Sonne des Christenthums bald zu neuen Bluthen und Früchten zeitigen sollte, so mußte bei ihnen doch, weil vom heimischen Boden losgeriffen, die vaterlandische Sitte und Sprache früher oder spater dem Romanenthum erliegen. Um långsten behaupteten beides noch die Langobarden, welche erst in Folge der Zerstörung ihres Reichs durch Karl den Großen seit dem 9. Jahrhundert die Sprache ihrer Bater einbußten. Desto fester hielt aber ein anderer deutscher Stamm, welcher deutsches Wesen aus der Heimath in die Ferne verpflanzte, und wie kaum irgend ein anderer auf die Neugestaltung der Welt einwirkte, an der ererbten Sitte und Sprache fest. Es ist dieses das Wolf der Sachsen, welches von seinen ersten bekannten Sigen auf der jutischen Halbinsel seit 287 von der Trave sich über die Elbe und von da während des 4. Jahrhunderts über die niederdeutschen Länder westlich der

<sup>\*)</sup> Bon den Bandalen sagt Grimm (Gesch. d. deutsch. Sprache S. 475) treffend, ihr Name sei eben so ungerecht zur allgemeinen Bezeichnung von Barbarei verwandt worden, "als der gothische für den Charakter einer Schrift und Baukunst, die nichts mit den Gothen gemein hat." — Die Zersstörer der Denkmäler antiker Kunst waren weder die Bandalen noch die Gothen, deren großer König Theodorich sie vielmehr herstellte und Berordnungen zu ihrem Schutze erlies, sondern christliche Pähste und Baumeister der Renaissance, welche sie abbrachen, um deren Trümmer zur Erbauung neuer Kirchen und Palläste zu verwenden. Nähere Rachweise gibt J. J. Umpere in seiner lesenswerthen Schrift: L'histoire Romaine à Rome, Revue des deux mondes, T. XII. 1857, p. 311 suiv.

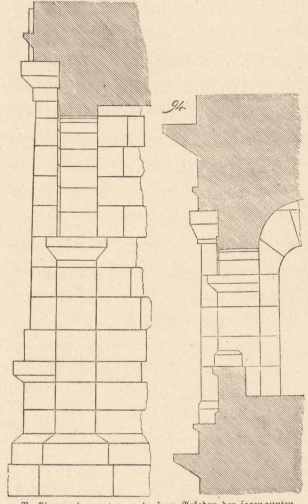
Elbe bis zum Rhein hin ausbreitete, wahrend eine andere Abtheilung das nordliche Belgien und die gallische Rufte langs des Kanals einnahm, und dann mit Angeln und Juten vermischt um die Mitte des 5. Jahrhunderts das von den Romern seinem Schickfal überlassene Britannien eroberte. Wor ihnen wichen die galisch-kimrischen Bewohner des Landes, bei welchen schon das Christenthum Eingang gefunden hatte, in die Gebirge der Westkuste (Wales) und, das Meer überschreitend, auf die Inseln gegen Westen und zu ihren Stammgenossen nach Ireland, während ein Theil sich seit 465 auf der außersten Westspiße Galliens, Armorika, der heutigen Bretagne, niederließ, welche damals fast gånzlich verodet und von ihren alten gallisch - romischen Bewohnern verlassen war\*). Die Angelsachsen, bereits 496 zum Chriftenthum bekehrt, nahmen die neue Lehre mit großem Eifer auf und wurden, ohne ihre ererbte Volksthumlichkeit und eigene Sprache aufzugeben, welche sie vielmehr mit Erfolg weiter bildeten, zugleich die Pfleger und Bewahrer der antiken Literatur, so daß sie bald als Bekehrer und Lehrer auf das verwilderte Festland Europas fordernd ein= wirken konnten. Die Nordgermanen ingavonischen Stammes blieben dagegen noch Jahrhunderte lang, ohne in die Bewegung der Sudgermanen hineingezogen zu werden, in ihren alten Wohn= siten haften und sind für die Kulturgeschichte deswegen von hoher Bedeutung, daß sie, den heid= nisch-germanischen Gottern langer treu bleibend, die Gotterlehre und den Sagenschaß der alten Germanen treu und unverwischt der Nachwelt aufbewahrten, wie sich auch in Sitte, Lebensweise und staatlichen Einrichtungen der altvåterliche Brauch bei ihnen am langsten und reinsten erhielt. Es wirkte hiezu ein eigener Umstand mit. Alls in der zweiten Halfte des 9. Fahrhunderts ein nor= wegischer Häuptling, Harald Harfagr, vom Kriegsgluck begunstigt, die andern Stammführer des Landes unterwarf, und den altgermanischen Urstaat in die Formen des sudeuropäischen Lehenstaats umzuwandeln trachtete, verließ seit dem Jahre 874 eine große Anzahl der angesehensten und tüchtigsten Manner lieber ihre Heimath, um westlich über dem Meere, auf den nordlich von Schottland liegen= den Inseln, die meisten aber auf dem neuentdeckten Island, frei und unabhängig nach der Weise der Båter zu leben. Es bildete sich dort ein freier Staat, welcher in allem genau nach den alten Brauchen und Satzungen der Heimath geordnet war und in dem noch auf langere Zeit die altgermanische Weise einen von fremden Einflussen unberührten Zufluchtsort fand, Dichtkunft und andere das Leben verschönernde und veredelnde Kunste nebst Geschichte und Gesetzeskunde gepflegt wurden. Auch trat das Christenthum, als es im 11. Jahrhundert dort eingeführt wurde, den alten Ueberlieferungen nicht, wie anderswo, feindlich entgegen, sondern machte sich vielmehr als bessere Ueberzeugung geltend, neben welcher die Freude an ersteren wohl bestehen konnte. So konnte noch zur rechten Zeit die Buchstabenschrift der Erhaltung der volksthumlichen Götter= und Heldenlieder in ihrer ältesten Gestalt, wie sie bis dahin nur mundlich fortgepflanzt worden waren, zu Hulfe kommen, und die deutsche Alterthumskunde gewann den unschätbaren Vortheil, im außersten Norden die lebensfrischen Beispiele und Belege zu der großartigen Schilderung aufbewahrt zu finden, welche der edle Tacitus zu Ende des ersten Jahrhunderts nach Christus in wenigen, kräftigen Umrissen von dem deutschen Wolke entworfen hat.

a die abendlåndische Baukunst wesentlich aus einer allmäligen Umgestaltung der mit dem Christenthum eingeführten spätrömischen Architekturformen durch den von dem Geiste der neuen milden Lehre geleiteten und veredelten Bildungstrieb der germanischen oder germanisirten Völker Mitteleuropas hervorging, so haben wir zunächst das Frankenreich ins Auge

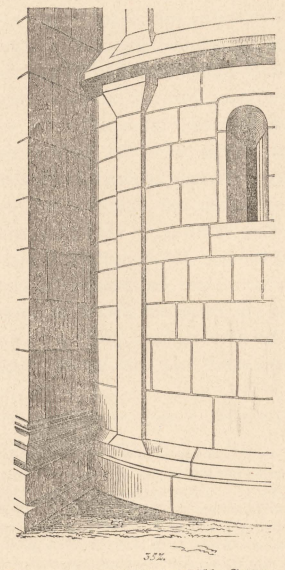
<sup>\*)</sup> Daß diese ganz stammverschieden von den spätern britischen Einwanderen waren, und lettere eine neue Kultur und Sprache in Amnorifa einführten, ist gründlich nachgewiesen in einer vor furzem erschienenen Schrift, über deren wissenschaftliche Bedeutung sich bereits die ersten Fachmänner in Frankreich höchst anerkennend ausgesprochen habeu: Précis des origines de l'histoire de Bretagne, par A. de la Borderie, 2 vol., Rennes et Paris 1862. Schreiber dieses hält es um so mehr für seine Pflicht, auf dieselbe hinzuweisen, als es endlich an der Zeit sein möchte, auch in Deutschland die keltischen Träumereien aufzugeben, denen sich die historischen Zeugnisse nur fügen, wenn man ihnen Gewalt anthut, und denen auch die Resultate archäologischer Forschung, insofern sie diesen Namen verdient, täglich mehr widersprechen. Stellt sich aber die Identificirung der gallischen Kelten mit den gälischessenischen Stammen als irrthümlich heraus, dann müssen auch die Bersuche wegsallen, die von den Geschichtschreibern und Denkmälern überlieserten vereinzelten Sprachreite der erstern aus den Dialekten der letztern erklären oder gar unsern vaterländischen Alterthümern aus dieser Duelle neues Licht zusühren zu wollen.

zu fassen, auf dessen Boden diese Berührung der chriftlichen Ideen mit den aus den heimischen Wäldern mitgebrachten Unschauungen der germanischen Stämme zuerst und in dauernder Weise stattfand. Schon gegen die Mitte des vierten Sahrhunderts hatten die frankischen Stamme auf der batavischen Halbinsel, am Niederrhein und in Nordbelgien festen Kuß gefaßt, so daß die letten romischen Cafaren sich mit ihnen verständigen mußten. Immer mehr erstarkend zerstören sie 415 Trier, den Hauptsit romischer Macht und Herrschaft an der gallisch-germanischen Grenze, und dringen westlich bis zur Somme vor, bis endlich Chlodowech aus dem Geschlechte der Merowinge, die Herrschaft über fammtliche Frankenstamme in seiner Hand vereinigte und 486 durch Niederwerfung des Syagrius, eines übrig geblieben romischen Statthalters, bei Soissons, das Reich der Franken in Gallien begrundete, welches von dieser Zeit an immer schneller über die übrigen gallischen Länder sich verbreitete. Auch die in den Ursigen der frankischen Stamme vom Rhein oftlich bis zur Werra, nordlich bis zur Ruhr und sublich bis zum Main zurückgebliebenen germanischen Bolker wurden mit dem neuen Frankenreiche vereinigt, die nördlichen Gaue der von Chlodowech besiegten Alamannen von einer frankischen Bevolkerung besett. Auf dieser oftlichen, rein germanischen Salfte des Frankenreichs. (Auftrasien oder Auster), welches bei jeder dieses bedrohenden Gefahr neuen Zufluß von abge= hårteten Kriegern lieferte, beruhte vornehmlich dessen nachhaltige Kraft. Von höchster Bedeutung fur die fernere Gestaltung des Abendlandes, für seine geschichtliche Entwickelung bis auf die neueste Zeit war die 496 erfolgende Bekehrung Chlodowechs zum Christenthum, wodurch er nicht nur zum Schutheren der lateinischen Kirche wurde, sondern auch seinerseits den Einfluß der Bischöfe derselben zu seinen Gunsten wirksam machte, da lettere sich von den dem Arrianismus anheimgefallenen Burgunden und Westgothen, welche die südliche Halfte Galliens beherrschten, feindlich abwandten. Das Frankenreich wurde auf diese Weise die festeste Stute der kirchlichen Allgemeinheit, an welcher sich ebenso die Angriffe der außeren Feinde der christlichen Kultur, der noch heidnischen östlichen und Nordgermanen, der Claven und Mongolen von der einen, so wie der in Europa von Gudwesten her vordringenden Saracenen von der andern Seite brachen, als die lateinische Kirche bei ihm auch gegen innere Feinde, gegen die arrianische und andere ketzerischen Lehren kräftigen Beistand fand. Im sudlichen Gallien, in Aquitanien, wie im Mittelpunkte des Landes, in Tours, wo die hochverehrte Ruheståtte des heil. Martinus sich befand, dann in Elermont, Limoges und andern Hauptorten romischer Provinzen waren schon in den letten Jahrhunderten der Romerherrschaft einflußreiche Bischofssite gegrundet worden, wo neben dem Studium der kirchlichen Schriften auch die klassisch-lateinische Literatur einige Pflege fand und sogar in freilich geistlosen und schwachen Nachahmungen fortzubilden versucht wurde. Da Sudgallien völlig romanisirt worden war, und auch die Einrichtungen der gallischen Kirche selbst durch und durch romisch waren, so mußte auch die Bauweise der ersten christlichen Basiliken in Gallien, welche seit dem vierten Jahrhundert auch hier an die Stelle der versteckten, oder in den Sollern der Privathauser\*) untergebrachten Undachtsorte der gallischen Chriften getreten waren, völlig der in den sudlichen und öftlichen gandern des romischen Reiches üblich gewordenen gleichen. Man verwendete auch hier die Baureste antiker Gebäude, wo dieselben sich vorfanden, was aber in den oftlichen und nordlichen Theilen Galliens, wo die romische Kultur bei den fortwahrenden Kriegsunruhen nur geringe Wurzeln hatte schlagen konnen, und spåter überdieß die Einfalle der Germanen alles der Art zerstort hatten, weniger der Fall sein konnte. Es mußten daher, um es den Saulenreihen, Portalen, Bogen- und Wandpfeilern der Basiliken an dem gewohnten Schmucke nicht fehlen zu lassen, eigene Versuche auf diesem Gebiete gemacht werden. Daß hierbei die Geschmacksrichtung der einheimischen Werkleute ihre an dem gallischen und altgermanischen Holzbau entwickelte Technik geltend machen mußte, ist um so mehr anzunehmen, als bereits oben S. 254 ff. auf die Spuren germanischer Kunstweise, wie sie sich später kund gibt, an folchen antik-romischen Monumenten hingewiesen wurde, welche langs der Rheingrenze

<sup>\*)</sup> Bergleiche das für die erste Zeit des Frankenreichs unschätsbare Werk des gallischen Bischofs Gregor von Tours (†594), Historia Francorum, lib. I., c. 31.



Profise von den untern und obern Arkaden der fogenannten Porta nigra 311 Erier.

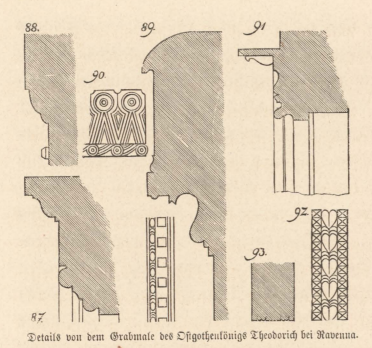


Ansicht von den unteren Theilen des nördlichen Treppenthurms neben dem Osichor des Doms zu Mainz.

entstanden sind. Ein weiteres, fast noch auffallenderes Beispiel liefern die in nebenstehendem Holzschnitte dargestellten Details von der wahrscheinlich in spatromischer Zeit entstandenen Porta nigra zu Trier, an welcher die überall statt des der Erbauungs= zeit sonst eigenthumlichen, überladenen und kleinlichen Zier= und Simswerkes auftretende Abschrägung in Ausführung und Unwendung völlig dem gleichen Berzierungsmotiv entspricht, welches uns in den einfach großartigen Kirchenbauten der ersten Periode des deutschen Rundbogenstyls vorherrschend entgegen= tritt. Zum Belege geben wir von vielen sich barbietenden Beispielen nebenstehend eine Darstellung von der außeren Mantelverzierung der unteren Theile der neben dem Ostchor des Mainzer Doms befindlichen zwei Treppenthurme, welche wahrscheinlich dem von 1009 bis 1037 errichteten Neubaue angehoren. In beiden der Zeit nach so weit von einander liegenden Bauwerken war gewiß nicht der Mangel an Mitteln überhaupt, sondern vielmehr an in der Steinskulptur erfahrenen Werkleuten der Grund diefer einfachen Formen= bildung, welche aber der Holzarchitektur vollkommen ent= Aehnliche Erscheinungen bietet das Grabmal des spricht. Oftgothenkönigs Theodorich († 526), jest Kirche S. Maria della Rotonda bei Ravenna, ein Zehneck, in dessen massivem, nur von zwei im Halbkreis überwolbten Gangen kreuzweise durchschnittenen Unterbau sich ohne Zweifel der Sarg des Konigs befand, wahrend der zurucktretende, ebenfalls zehn= seitige Oberbau, welcher die innere Rotunde einschließt, und zu welchem von außen Treppen hinaufführen, ursprünglich von einer offenen Saulenhalle umgeben war. Die obere Bedeckung und Kronung wird von einer flachen Ruppel von 34 Kuß Durchmesser gebildet, welche aus einem einzigen ungeheueren, aus den Bruchen Istriens herbeigeführten Stein= block gehauen ift. Bei aller hierbei erkennbaren Nach= ahmung romischer Grabmonumente, namentlich des bekannten Mausoleums des Kaisers Habrian zu Rom, erinnert doch der ungeheuere Deckstein an die altgermanische Steinüber= bachung der Graber (den ponticulus der Lex salica\*), die steinnbrû, Steinbrucke, der altnordischen Grabdenk= måler)\*\*), welche hier ins Ungeheuere gebildet erscheint, so wie bei den hier neben gegebenen Details der Kranz= und Thurgesimse neben den antiken Formen sich auch fremd= artige Motive zeigen, welche theilweise an Werken des Mittel= alters auf germanischem Boden wieder hervortreten. So zeigt Fig. 92 und ihr Profil Fig. 93 neben der Herzver=

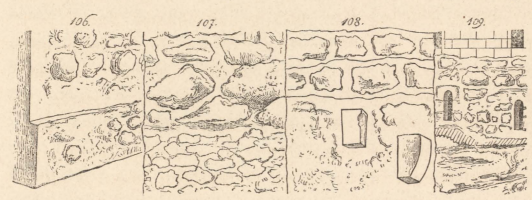
\*) Lex. sal. emend. Tit. 57, 3. . . . ea structura sive selave, qui est ponticulus, sicut more antiquorum (super mortuum) faciendum fuit.

\*\*) So wird der Grabüberbau häusig in den Runeninschriften der Grabmäler selbst genannt, z. B. Authun lit rasa stain at Guth . . . boanda gothan, gara auk stainbro thessa at boandi sin (A. ließ den Stein aufrichten für G. ihren guten Mann, versertigen auch diese Steinbrücke für ihren Mann); Utr skald raisti stain thinsi aftir Thurstain sun sin auk stainbrû garthi (U. der Stalde errichtete diesen Stein für Th. seinen Sohn und fertigte auch die Steinbrücke). J. H. Liljegren's Runsara p. 879 und 1334, u. a. m. a. D. Brücke heißt in der alten Sprache jede auf Stüßen erhöhte, wagrecht liegende Plattform, z. B. der Unterbau eines Chorgestühls.



zierung die im zwölften und dreizehnten Jahrhundert so häufige Leiste mit der Diamant= oder Nagelkopfver= zierung; die Gewändprofile Fig. 87 und 91 sehen aus, als ob sie einem Gebäude des Uebergangsstyls aus dem Beginne des dreizehnten Jahrhunderts entnommen wären, und möchten wenigstens in der antiken Architektur ohne Beispiel sein. Das Drnament Fig. 90, mit welchem die Viertelstäbe des Fig. 88 verkleinert im Profil dargestellten Gesimses über den flachen Wandnischen des Oberbaus verziert sind, gleicht ähnlichen Verzierungen auf den Metallgeräthen der frankisch alamannischen Gräber.\*)

on den Bauwerken der frånkisch-merovingischen Zeit sind fast keine Reste auf uns gekommen. Nach den darüber vorhandenen Nachrichten waren sie nach gallischer Weise aus kleinen Steinen mit vielem Kalkmörtel aufgeführt, woraus sich ihr baldiger Untergang erklärt.\*\*) Sie stürzten oft bald nach der Erbauung zusammen.\*\*\*) Wollte man ausnahmsweise solche aus gehauenen Steinen errichten, so mußte man gothische Werkleute, d. h. solche aus dem unter westzgothischer Herrschaft stehenden südlichen Gallien kommen lassen, wo sich bis dahin die römische Bauweise erhalten hatte.+) Nebenstehend sind einige Beispiele solches alterthümlichen Mauerwerks



auf deutschem Boden, welche in die merovingische Zeit hinaufreichen können, dargestellt. Fig. 106 gibt die außere Ansicht eines Theils der Substruktionen der uralten Meersburg am Bodensee, deren Erbauung in den Jahren 632—638 dem König Dagobert I. zugeschrieben wird.++) Der

untere Theil von Fig. 107 zeigt Mauerwerk von derselben Art und wohl auch aus gleicher Zeit; das aus größeren Steinbrocken gebildete darüber soll aus der Zeit Karl Martells († 741) herrühren. Zünger und höchstens der späteren Karolinger Zeit angehörend ist das Fig. 108 dargestellte Mauersstück, aus dem zwei Kragsteine hervorsehen. Fig. 109 zeigt die unteren Theile der Mauerreste eines alten frankischen Königspalastes unterhalb des in der Anmerkung ††) erwähnten Felsens mit dem eingehauenen Zeichen König Dagoberts. Sie gehören wohl auch der karolingischen Zeit an, da sie, wie anderes Mauerwerk aus dieser Periode, bei aller Rohheit der Technik doch das Streben nach

<sup>\*)</sup> Die Abbildungen find bem ichon oben angezogenen Werke von v. Quaft, Ravenna, Th. VII., entnommen. Darftellungen bes ganzen Gebäudes bei Agincourt a. a. D. Arch. T. XVIII.

<sup>\*\*)</sup> In der Vita S. Desiderii Caturcensis episc. († 650) heißt es c. 17, er habe die Hauptfirche zu Cahors ausnahmsweise "quadris et dedo-latis lapidibus" erbaut, "non quidem nostro gallicano more sed sicut antiquorum murorum ambitus magnis quadrisque saxis extrui solet fundamentis." — Diese gallische Bauweise war also die gewöhnliche und wird der römischen entgegengesetzt. In solcher gallischen Weise war auch die alte Hauptfirche des h. Stephan zu Aurerre erbaut, welche Bischof Hugo († 1039) aus Duadern erneuerte, nachdem sie plöglich eingestürzt war: "nam prius delicatiore materia constiterat minimisque lapillis", — (Hist. episcopor. Autissiodorens. c. 49), sowie auch die obern Theile des castrum Divionense (Dijon) aus solchem "minuto lapide" auf römischem Unterbau aus Duadern bestand (Gregor. Tur. h. Fr. III., 19). Diese zwischen bretternen Verschalungen aufgeführte "opera gallica", welche dem "opus romanense" entgegengesetzt wird, erwähnt auch die vom Langobardenkönig Liutzprand erlassene Maurerordnung c. 2 u. 4.

<sup>\*\*\*)</sup> Bergl. Gregor. Tur. Gloria mart. I., 65.

<sup>†)</sup> So that Chlothar I. († 561), welcher die Kirche des heil. Audoen zu Rouen "quadris lapidibus manu gothica" erbaute (vita alt. S. Audoeni c. 5. Act. SS. Antv. T. IV. Aug. p. 810 seqq.)

<sup>††)</sup> Rach Mittheilungen des Besitzers der Meersburg, des Freiherrn Jos. v. Laßberg, dessen Andenken allen Kennern und Freunden deutscher Borzeit und Literatur theuer ist. Ein Zeichen seiner Unwesenheit hat König Dagobert in der Nähe an einem Felsen am Ufer des Ueberlinger Sees, unweit Bodmann, hinterlassen, die Gestalt eines halben Mondes, welche in seiner Gegenwart als Grenzzeichen eingehauen wurde. Eine Urkunde Kaiser Friedrichs I. v. J. 1155 (Neugart cod. dipl. Alem. 2, 87) erwähnt dieses Zeichen: — in vertice rupis similitudo lunae, jussu Dagoberti regis, ipso praesente sculpta – .

in wagrechter Richtung durchlaufenden Steinlagen kundgeben, was im 11. und 12. Jahrhundert bei zu= nehmender Vervollkommnung der Technik endlich zu dem vollkommenen Quaderverband führte, wie er Fig. 109 in dem oberen, dem alteren unteren aufgesetzten Mauerstücke auftritt. Wir haben hier also Beispiele von den rohesten Unfången bis zur hochsten Vervollkommung des Mauerwerks auf deutschem Boden. Wich nun jedenfalls die Mehrzahl der frankischen Basiliken im Grundplane nicht wesentlich von denen der anderen Gebiete der lateinischen Kirche ab, so tritt doch daneben eine Un= ordnung auf, welche dem Frankenland eigenthumlich zu sein scheint, und welcher wir spåter vereinzelt auf deutschem Boden und in England begegnen werden. Es besteht diese in einer Verbindung der Centralform mit der Basilika in der Weise, daß das Altarhaus einen thurmartig erhöhten Rundbau von größerem Durchmeffer als die Breite des Langhauses bildet, so daß nur durch das Wegfallen eines Segments des ersteren die Verbindung mit letterem hergestellt wird. Gine solche Kirche war zu Clermont von Alchima, der Gemahlin des Bischofs Apollinaris Sidonius (des bekannten Dichters, † 488), errichtet worden, deren thurmartige Apside\*) im Innern mehrere stockwerkartig übereinander angebrachte Saulengallerien zeigte, welche mit Schwibbogen verbunden waren. Von ahnlicher Form muß das Altarhaus (altarium) der von Bischof Perpetuus um 460 über dem Grabe des heiligen Martin zu Tours erbauten Bafilika gewesen sein, da dasselbe 32 Feuster hatte und 41 Saulen enthielt, was mit der Unnahme einer gewöhnlichen halbrunden Altarapside sich nicht vereinigen läßt; außerdem wird noch eine besondere, wahrscheinlich halbrunde und gegen Often angebaute Apside\*\*) erwähnt, welche 20 Fenfter hatte und sich wahrscheinlich vermittelft eines vierseitigen Zwischenbaues, welcher den Raum fur den Kirchenchor darbot, mit dem runden Hauptkorper vereinigte. Im ganzen Gebäude waren 120 Säulen, 52 Fenster und 8 Thuren. Eine ursprünglich ähnliche Anlage läßt sich gewifsermaßen noch heute an der Kirche des heil. Gereon zu Köln erkennen, deren Gründung vielleicht in die früheste christliche Periode hinaufzurücken ist, da schon im 6. Jahrhundert Gregor von Tours von ihr berichtet, daß sie wegen ihrer Goldmosaiken ad sanctos aureos genannt werde.\*\*\*) Sie bildete eine Rotunde, deren Umfassungsmauer ringsum mit apsidenartigen Nischen durchbrochen war, und offenbar theilweise als Grundmauer des jetzigen kuhnen Baues in zehnseitiger Form aus dem Beginne des 13. Jahrhunderts beibehalten worden ist, da sich an der Nordseite noch das alter= thumliche Mauerwerk der unteren Theile einiger dieser Apsiden erhalten hat. An der Sstseite war eine größere Altarapside mit davor liegendem Chorraum angebaut, welche im 11. Sahrhundert Erzbischof Unno abbrechen und durch einen erweiterten, theilweise noch erhaltenenen Chorbau ersegen ließ. Wie zu Tours das Grab des heil. Martin, befand sich hier ebenfalls in der Mitte der Rotunde der Brunnen, in welchen unter Maximin die Leiber der Martyrer von der thebaischen Legion geworfen worden waren. Auch hier waren ohne Zweifel ringsumlaufende Saulengallerien in mehreren Stockwerken übereinander aufgestellt, von denen sich noch eine Säule von rothem orienta= lischem Granit bis zur Zeit der französischen Revolution erhalten hatte, wo sie weggenommen wurde. +) Diese Grundform, welche ohne Zweifel sich aus den altchristlichen Martyrien entwickelt hatte, benen man spåter, um sie nach Bedurfniß der anwachsenden Christengemeinden zu erweitern und für den täglichen Gottesdienst einzurichten, Chorraume und Altarapsiden anfügte, findet sich zu Ende des achten Jahrhunderts bei der Abteikirche zu Centula [St. Riquier ++)], und zu Anfange des eilften bei der Kirche des h. Benignus zu Dijon+++) wiederholt.

<sup>\*)</sup> Sie wird geradezu turris genannt. Greg. Tur. l. c. I., 65.

<sup>\*\*)</sup> Gregor. Tur. H. Fr. II., 14 braucht für dieselbe den Ausdruck capsum, welches aus capitium zusammengezogen, ebenso wie das häusig vorstommende caput ecclesiae das Kopfende der Kirche gegen Dsten, den Raum hinter dem Hauptaltar, bezeichnet. In der Inventio corp. S. Maximini (ca. 1024 Mabill. Act. SS. O. S. B. saec. VI., I., pag. 224 seqq.) heißt es: "retro altare in capso monasterii." Mit dem entsprechenden griechischen Ausdruck negálauor bezeichnet schon Eusebius (Vita Constantini III., 35) die Altarepside der Auserstehungsbasilika am h. Grabe zu Jerusalem. Unrichtig wird daher in Giesebrechts Uebersehung der Geschichtsbücher Gregors (Berlin 1851, Bd. I., S. 75) capsum durch "Schiss der Kirche" wiedergegeben.

<sup>\*\*\*)</sup> De gloria mart. I., 62. Das Borhandensein der Goldmosaiken deutet auf das 4. Jahrhundert, die Zeit der ersten driftlichen Kaiser und jugleich die Endzeit der romischen Herrschaft, da an die Ausführung solcher Arbeiten nach der germanischen Eroberung wohl nicht zu denken ift.

<sup>†)</sup> Boifferee, Denkmaler ber Baufunft am Nieberrhein, G. 19.

<sup>††)</sup> Hariulfi Chron. Centulense lib. II. c. 6. bei D'Achery, Spicileg. T. II. p. 291 seqq. Dieselbe hatte zwei solcher Rotunden, welche turres genannt werden und durch ein dazwischen befindliches Schiff verbunden waren.

<sup>†††)</sup> Chronica S. Benigni Divionensis, bei d'Achery, Specileg. T. II. p. 35 seqq.

deben diesen Steinbauten, bei welchen vornehmlich die spätrömische Bauweise der lateinischen Basiliken zur Anwendung kam, sinden wir aber, und zwar vorherrschend in den nord= Vichen und öftlichen Gegenden des frankischen Reiches, sehr häufig auch den Holzbau bei der Errichtung von Kirchen in Unwendung gebracht. Dieses war eine nothwendige Folge des hier stattfindenden Ueberwiegens der germanischen Bevolkerung, von welcher schon Tacitus berichtet, daß sie den Steinbau nicht kannte und alle ihre Bauwerke aus Holz aufführte. Auch bei den Galliern war der Holzbau vorherrschend gewesen.\*) Diese Erscheinung ging daher aus der Natur der Berhältnisse hervor und es darf nicht wundern, daß im eigentlichen Deutschland, wo seit dem 8. Jahrhundert, wie wir später sehen werden, erst die Benediktinerklöster den Steinbau nach und nach muhfam einführten, wo es aber an geubten Holzarbeitern nirgends fehlte, bis ins 11. Jahrhundert hinein selbst bischöfliche Hauptkirchen und kaiserliche Kapellen noch im Holzbau aufgeführt wurden, denen es an kunftlerischer Ausbildung und reichem Schmucke nicht fehlte, da in den gleichzeitigen Nachrichten häufig die Pracht und Zierlichkeit dieser Bauwerke ausdrücklich hervorgehoben wird. Es konnte nicht ausbleiben, daß die heimische Kunst der germanischen Stamme, welche noch lange durch die Ideen und Anschauungen des sich im Wolke forterbenden Gotter= mythen= und Sagenschaßes belebt wurde, wie dieser wiederum in ihr einen Ausdruck fand, auf die Gestaltung selbst der kirchlichen Architektur, wenn auch zunächst nur mehr in technischer Beziehung, einen Einfluß ausübte. Schon oben ift einzelnes der Art angedeutet worden, und es mogen daher hier weitere Nachweise, hinsichtlich welcher bereits S. 257 auf diesen Abschnitt verwiesen wurde, um so mehr eine Stelle finden, als eine Menge in der Entwicklung der abend= landischen Kunft hervortretende Eigenthumlichkeiten, welche namentlich im eilften und zwolften Jahrhundert als neue Hauptmotive auftreten und besonders der Drnamentik einen neuen Charakter verleihen, schlechterdings nicht anders als aus jenen Einflussen erklart werden konnen. Das Fortwirken der letteren bis in diese spatere Zeit wird begreiflicher erscheinen, wenn man den Umstand ins Auge faßt, daß neben der eigentlich kirchlichen Architektur, selbst als für diese allgemein der Steinbau in Uebung gekommen war, eine Saal- und Palastarchitektur, fur welche bis etwa in die Mitte des zwölften Sahrhunderts und spater fast ausschließlich der Holzbau diente, fortbestand.\*\*) Un diesen über alle germanischen Länder verbreiteten Saalhofen, welche namentlich in der älteren Zeit des unverkummerten Bestehens der alten Gauverfassung und vor der vermehrten Grundung der Städte im Innern Deutschlands seit dem 12. Jahrhundert die Mittelpunkte des öffentlichen Lebens bildeten, mußte die deutsche Kunft sich vorzugsweise üben, und es konnten ihre Gebilde auch um so leichter auf die Kirchenbauten übertragen werden, als diese in ihrer inneren Einrichtung manche Analogie mit der Anlage jener darboten. Man findet daher in den altesten deutschen Glossen und Sprachdenkmalern die Benennungen des deutschen Hauses und seiner Theile geradezu auf die Kirche und ihre inneren Raumabtheilungen übertragen, nicht sowohl, weil man begreifliche Scheu trug, dem heidnisch-germanischen Tempel oder Opferplat zustehende Bezeichnungen auf jene anzuwenden, als vielmehr, weil deffen Unlage zu wenig außere Unalogien dafür darbot. So wird der Tempel zu Terusalem in des Ulfilas gothischer Bibelübersetzung gud=hûs (Gotthaus) genannt; althoch= deutsche Glossen des 8. Jahrhunderts (Graff's Diutiska I., 144) übersetzen: aedes, cadum (Gadem, kleineres Haus); domum, (sic) hûs vel templum; im altsächsischen Heliant heißt der biblische Tempel seli (Saal), godes hûs ober helaga hûs (Gottes ober heiliges Haus), und rakud, welches Wort, wie das angelfachfische raeced, zugleich fur Saus und Palast gebraucht wird; von althocht. pur

<sup>\*)</sup> Strabo, Geograph. lib. 4 c. 4.

<sup>\*\*)</sup> Dieses läßt sich aus einer Menge gleichzeitiger Nachrichten über kaiserliche und königliche Palastbauten aus den Zeiten vor Eintritt des angegebenen Umschwungs nachweisen. Man muß dabei freilich von Versuchen absehen, Bauwerke späterer Entstehung oder Umbauten älterer Anlagen im Widerspruch mit aller kunstgeschichtlichen Entwickelung in jene höhere Zeit hinauf zu datiren. Einzelne Palastbauten Karls des Großen, Nachahmung spätrömischer oder byzantinischer Paläste, wozu bezeichnend die Materialien antiken Gebäuden der Art entnommen werden mußten, bilden eine Ausnahme und blieben ohne erhebliche Nachwirkung. Für die bei weitem überwiegende Zahl von Saalhösen der Fürsten, Grasen und Freien, welche namentlich vor der großen Vermehrung der Städte seit dem 12. Jahrhundert den Boden Deutschlands bedeckten, muß jene Annahme ohne alle Einschränkung bestehen

oder bur, kleineres Wohnhaus, wird petapur (Bethaus) für capella gebildet und sogar einige mal in Schenkungsurkunden des 8. Jahrhunderts die Kirche des Klosters Fulda als Ausstellungsort mit petapur bezeichnet. Der Ausdruck für den dem Langhaus oder Schiff der Kirche entsprechenden vorderen Theil des Hauses, althochdeutsch flazzi, altsächs. fletti, altnord. und angels. flet, neuhochd. Flet, wird noch in Ulrichs v. Richenthal Beschreibung des Concils von Constanz Bl. 30, b für das Schiff bes dortigen Doms gebraucht, und in Oberdeutschland hier und da noch jest für Langhaus der Kirche; der Kirchenchor wird althochd. thuerhehus übersett, was sonst locus ad sedendum, der mit Banken versehene, obere Theil des Hauserens, bedeutet, wie das altnord. thverpallr; der Altarraum, das Sanktuarium wird im althochd. mit heilac cadum, d. h. heiliges Gemach, übertragen. (Gl. Junii aus dem 8. oder 9. Jahrhundert). Die schon im 8. und zu Anfang des 9. Jahrhunderts erscheinenden Benennungen für die Saupttheile des Kirchengebaudes: lanchûs (Langhaus), altarhûs oder wihhûs, auch wihidhûs (sacrarium, sanctuarium, Altarraum, Apsis, Altarhaus, heiliges Haus), und das schon angeführte thuerhehûs (locus subselliorum, Querhaus oder Transsept, in dessen Mitte die Chorbanke), gerbehûs, gerhûs (Ort zum Ankleiden, Sakristei), sind ebenfalls dem deutschen Haußbau entnommen. Wir haben uns nun dessen Gestaltung und Construktion, wie sie in dieser ältesten Periode bestand, kurz zu vergegenwärtigen, und dabei zu vorliegendem Zwecke und auf das Herren= haus, den Saalbau eines Freien, zu beschränken. Derselbe bestand aus einem einzigen, länglich vierseitigen Raum zu ebener Erde, althochdeutsch arin, airin, erin (ursprünglich Feuerplat, altare, altnord. arinn f. v. a. Feuerherd) genannt, unser heutiges Eren, an dessen dem Eingange gegenüberliegender Seite, aber doch von allen Seiten freistehend, wenn nicht gerade in der Mitte des Eren bei kleineren Häusern, sich der heilige Mittelpunkt des häuslichen Lebens der Germanen, der Feuerherd, befand, deffen Flamme zum Kochen der Speisen, im Winter zur Erwärmung und des Nachts zur Erhellung des Hauses dienen mußte. Ringsum an den Wänden lief eine fortlaufende Erhöhung von Erde, welche auswendig althochdeutsch staphal, angels. stapul (Staffel) und inwendig gewöhnlicher pall, altnord. pallr\*) genannt wurde, auf welcher hart an der Wand die Sigbanke und davor die Tische von schmaler Form aufgestellt waren.\*\*) Beide faßte man auch unter dem Namen suelli (d. h. Erdanschwellung, Schwelle) zusammen, welche man, da sie auch unter der Thur durchlief, überschreiten oder überspringen mußte, und deshalb auch bis heute den untern Thurrand Schwelle nennt.\*\*\*) Die Wande selbst bestanden aus senkrechtgestellten, dicht nebeneinander in die Erde gegrabenen Baumstämmen, Stocken oder Saulen+), von denen man die

"bencthelu beredon, hit geondbraeded veard beddum and bolstrum." Die Bankbiele fie raumten, überbreitet fie ward mit Betten und Polstern.

<sup>\*)</sup> Im Lögretta thattr des alten islandischen Gesethuchs Gragas heißen pallar die drei aus Rasen und Erde aufgeschichteten und in hufeisens form unter freiem himmel angeordneten Erdauswurfe, auf welchen beim Althing die Gesetzundigen des Landes ihre Site hatten.

<sup>\*\*)</sup> In der schönen Gunnlaugs ormstunga saga c. 11 heißt es bei Erzählung einer im Hause Thorkells von Skanen gefeierten Berlobung: "Konur skipudhu pall, ok sat IIelga hin fagra hia brudhi" — (Die Frauen ordneten sich auf dem Pall oder den erhöhten Sisbanken, und es saß helga, die schöne, neben der Braut). — Im angelsächsischen Beowulfsliede v. 1239 heißt die umlaufende Erhöhung im Saal des Dänenkönigs Hrodhgar, weil sie mit Dielen belegt war, benothelu (Bankdiele), und man räumte von ihr nach dem Mahle die Tische ab, um auf derselben den Gästen das Nachtlager zu bereiten:

<sup>\*\*\*)</sup> Fredegar hist. Franc. c. 36 und Vita S. Columbani c. 19 heißt es von dieser Staffel oder Schwelle im Saal des Frankenkönigs Thenderich zu Brucariacum — "egrediens vir Dei regiam aulam, dum limitem transiliret" —. In dem Abschnitt chrenecruda des zwischen 408 und 428 aufgestellten salischen Gesetzes ("chrenecruda lex quam paganorum tempore observabant" sagt von ihr König Childebert im Edikt von 596) wird der Name der Thürschwelle von dem angeführten pall gebildet: duropall, dat. duropelle, später auch durpell, dorpel (die Gl. Junii übertragen damit limen). Auf diese Beise erklärt sich einsach dieser bisher ungedeutete oder falsch gedeutete Ausdruck. Bergl. J. Grimms deutsche Grammatik III, 34.

<sup>†)</sup> Herodian. lib. 7 c. 2: Λίθων μεν γάς πας άντοις η πλίνθων οπτων σπάνις, όλαι δ' εύδενδςοι όθεν ξύλων ούσης έκτενείας συμπηγνύντες αύτά καὶ άρμόζοντες σκηνοποιούνται. (Denn an Steinen und gebrannten Ziegeln ist bei ihnen — ben Germanen — Mangel, dagegen sind ihre Balber reich an Bauholz, auß dem sie ihre Häuser in der Beise aufführen, daß sie eine gewaltige Menge solcher Baumstämme dicht zusammenstellen und zusammenfügen.) — Die althochdeutschen Außtrücke für diese Bandkonstruktion liesern die Reichenauer Glossen auß dem 8. Jahrhundert: consitum: kasitot, compositum: kisezzit (zusammengesett), i. e. contextum arboribus: daz ist kano i (nuthartige Berbindung) e do kafogi (Gesüge, Zusammensstügung) pau mes (des Baumes, Bauholzes). Mit Beziehung auf diese allen Germanen geläusige Zusammenssügung der Eichstämme beim Baue der Hauswände braucht im Harbardhsliodh der Saemundar Edda Odin die sprüchwörtliche Redensart:

starkeren Eck- und Mittelfaulen rund ließ, die andern in der Reihe aber mitten durchspaltete.\*) so daß die ebene, glatt geschabte Seite nach innen, die halbrunde nach außen zu stehen kam. Bei den Mordgermanen hießen jene runden, stärkeren Wandsaulen, welche man bei der Aufführung eines Baues zuerst in die Erde pflanzte, setstokkar (Setstocke), die gespaltenen Halbsaulen aber, welche die Wandflachen dazwischen bildeten, skidh (Scheite, wie man noch heute von einander gespaltene Stamme nennt), und im eddischen Havamal, 59 sagt Dbin, ein erfahrener Mann wisse wohl, in welchem Maße, d. h. in welcher Große und Menge, er trockene Wandscheite und Stucke Birkenrinde zum Dachdecken bedürfe. Denn in jener altesten Zeit war das Bauen Jedermanns Sache und noch nicht besonderen Handwerksleuten überlassen. Nach den oberen Enden der Wand= fäulen zu, wo das Dach auflag, waren dieselben in der Urzeit mit einer doppelten Binderuthe (althochd. kart, vimen, oder kartea, kerta, virga, Gerte, wovon der uralte Ausdruck gards, gardr, kart oder gart in allen germanischen Sprachen für Haus) durchflochten, oder ein vorgelegtes, wagrechtes Holz damit festgebunden, wofür sich im angelsächsischen und altnordischen der Ausdruck sima, sim, simi, was im allgemeinen Band, Fessel, Strick bedeutet, vorfindet, und woraus unser heutiges Wort Gesimse oder Sims gebildet ist. Schon zu Anfang des 7. Jahr= hunderts finden wir die letztgenannte Verbindung durch einen wagrechten Balken, welcher an den oberen Saulenenden hinlief oder dieselben vermittelst einer Ruth in sich aufnahm, ersetzt, welcher von dieser seiner Funktion den Namen Spange erhielt.\*\*) Das nach den zwei Langseiten des Hauses sich herabsenkende Dach wurde aus leichten Hölzern, den Sparren oder Rafen (welche Ausdrücke sich schon in den altesten Denkmalern aller deutschen Sprachen vorfinden) gebildet, welche mit Dachruthen oder auf der Innenseite angebundenen Pfetten (d. h. schlanken Baumstämmen) durchflochten waren und die eigentliche, aus Schindeln, Rindenstücken, Rohr oder Stroh verfertigte Dachfläche trugen. Wo sie oben sich zur Dachfirst vereinigten, ruhten die Sparren auf einem starken wagrechten Balken, dem Firstbalken, welcher mit einem hochalterthumlichen Namen außer first schlechthin auch goth. ans, althocht. anspoum, altnord. ass, (d. h. Riesenbaum, vielleicht wegen seiner hohen Lage oder weil er die Spike des Gebäudes bildet und dasselbe, wenn er bricht, verbrennt oder sonst zerstort wird, als Wohnung untauglich macht) heißt. Mit seinen beiden Enden lag er auf den Giebelspißen auf und wurde bei größerer Lange in der Mitte von einer oder mehreren starken, einzeln stehenden Saulen getragen, für welche sich im althochdeutschen der Name firstsül oder magansül (d. h. Kraft= oder Machtsaule) findet.\*\*\*) In dieser altesten deutschen Bauart, welche hier in ihren Hauptbestandtheilen kurz dargestellt worden ist +), waren mehrere der ersten christlichen Gotteshäuser, von welchen die Geschichte weiß, aufgeführt. So u. a. die kleine Kirche, welche der h. Severin († 480) einer der ersten Apostel des Christenthums in den deutschen Donaulandern, bei Quintana (zwischen Straubing und Passau an der Donau) außerhalb der Mauern des Ortes vorfand. In dessen Lebensbeschreibung ++) sagt sein Schüler Eugippius von ihr, daß sie ganz aus Holzstücken konstruirt gewesen und, bis dicht an das Flußufer sich ausdehnend, von tief in die Erde eingegrabenen Ståndern oder Stöcken getragen und von Binderuthen zusammengehalten worden sei, wahrend ihr Fußboden aus an= einander gefügten Bohlen bestanden habe und jedesmal wenn die Donau aus ihren Ufern trat von

<sup>\*)</sup> Diese Spaltung und glatte Behauung der Baumstämme zum Hausbaue war namentlich ein Rennzeichen des Ueberganges derselben in den Privatbesitz, und das salische Gesetz seine Strafe von drei Schillingen auf die Entwendung des so bearbeiteten Holzes (— si quis materiamen de una parte dolatum furaverit — Tit XLV.)

<sup>\*\*)</sup> Lex Bajuvar. Tit. 9, c. 7. "Exteriores vero trabes quas spangas vocamus, eo quod ordinem continent parietum" —. Borher c. 6, n. 5 heißt die ganze Wand "ordo columnarum", d. h. Reihe aufgerichteter Säulen, und ist in dem alle Zimmerhölzer des Hauses aufzählenden Gesetze von keinem anderen Zimmerstücke der Wände die Rede. Noch in des Zimmermanns Hans Wilhelm Architectura civilis, Rürnb. 1649 (später mehrmals aufgelegt), Th. II, S. 9 werden die Haupthölzer der Wände, in welche die Säulen mit ihren obern Enden eingezapft sund, Spangen genannt.

<sup>\*\*\*)</sup> Lex Bajuvar. Tit 9, c. 6. n. 2. Diese Saule wird nicht selten in den altesten Liedern und Sagen erwähnt. Notfer von S. Gallen (Uebers. von Boëth, de consol. phil.) sagt von ihr: also wir eine sûl in demo hus heizen magensûl, ih meino, die den first treget". —

<sup>†)</sup> Eine weitere Ausführung dieses wohl ohne Zweisel ebenso interessanten, als für die deutsche Alterthumskunde hochst wichtigen Gegenstandes, welcher noch nirgends eine gründliche Behandlung erfuhr, wurde die Grenzen weit überschreiten, welche die Anlage und der Zweck dieses Buchs dem Schreiber gesteckt hat. Deshalb muß sich derselbe darauf beschränken, hier nur das Wesentlichste anzudeuten und von den Belegen nur das Allers nothwendigste anzuführen. Doch hofft er, in der Kürze diesen Zweig der deutschen Kunsts und Kulturgeschichte, welchem er ein langjähriges, einsgehendes Studium gewidmet hat, umfassender und ausführlicher darstellen zu können, als es hier möglich ist.

<sup>††)</sup> Vita S. Severini bei Hieron. Pez, Script, rer. Austr. Tom. I. p. 64 seqq.

derselben überfluthet worden sei.\*) Durch die Nacktheit des lettern unangenehm berührt ließ Severin die Bohlung der Kirche mit einem kunstlichen Estrich nach romischer Sitte überkleiden. Ganz in derselben Weise und den oben gegebenen Einzelheiten entsprechend wurde die erste Münsterkirche zu Straßburg von dem Frankenkönig Chlodowech in den Jahren 504 bis 510 erbaut. Man grub große in der Mitte von einander gespaltene Baumstämme in die Erde, so daß die rauhe Rindenseite nach außen hin kam. Diese Stamme, sammtlich von gleicher Lange, ruckte man dicht zusammen und bildete so die Wande des Bauwerks, indem man die Fugen mit Lehm oder Mortel ausfulte. Ueber das Ganze errichtete man ein mit Stroh gedecktes Dach.\*\*) Einem uns von biesem Gebäude erhaltenen Grundrisse \*\*\*) zu Folge bildete dasselbe ein längliches, durch zwei Pfeilerreihen in drei Schiffe getheiltes Viereck, welchem sich oftlich ein von den Wohnungen der Stiftsgeiftlichkeit umgebener gof, so wie westlich ein Borhof zum Aufenthalte der Bugenden anschloß. Die Oftseite der Kirche war durch eine gerade Wand, ohne halbrunde Apside, abgeschlossen, wie wir folches unten bei den altesten nordischen Holzkirchen wiederfinden werden. Auch die erste Kirche, welche der heil. Gall im 3. 615 an der Stelle des nachherigen berühmten, seinen Namen tragenden Benediktinerklosters mit Hulfe von Zimmerleuten der dortigen Gegend aufführte, war aus solchen zu Platten gespaltenen Baumstammen (axes) von gleicher Lange gebildet. \*\*\*\*) Indem wir hier eine große Menge anderer von den geschichtlichen Quellen dargebotener Zeugnisse bei Seite lassen, in welchen nur einfach die Erbauung von Kirchen aus Holz berichtet, die Art der Konstruktion aber nicht naber angegeben wird, muß mit Sinblick auf die in dem zulest angeführten Zeugnisse angedeutete Bildung der Wänden aus Planken, d. h. von beiden Seiten behauenen Holzscheiten, noch bemerkt werden, daß diese jedenfalls einen Fortschritt bekundende Bauweise aus den gallischen Landern herübergeholt zu sein und der Rahe der gallischen Grenze ihre Unwendung zu verdanken scheint. Die bei dem Hausbaue der Gallier und Belgen übliche Konstruktion der Wände aus Planken, welche mit Ruthen durchflochten waren, erwähnen schon Strabo und Vitruv +), und von vielen auf gallischem Boden unter frankischer Herrschaft erbauten Kirchen wird berichtet, daß ihre Wande aus Bohlen gebildet gewesen seien. ++) Es darf angenommen werden, daß die von den Romern bei ihren beweglichen, aus Holztafeln gebildeten Belagerungsthurmen und Kriegsmaschinen angewandte Technik, welche ihre gallischen und germanischen Gegner bald nachahmten, +++) auf die Ausbildung dieser Konstruktionsweise eingewirkt hat. Daß sie im eigentlichen Deutschland aber erst spåter neben dem heimischen Saulen= oder Halbsaulenbau eingeführt worden ist, ergibt sich daraus, daß es in der alten Sprache anfangs an einem Worte dafür fehlte, und man das lateinische Wort tabulatum entweder durch einen diesem nachgebildeten Ausdruck übertrug ++++) oder zur

<sup>\*)</sup> Ecclesiam etiam loci ejus mansores extra muros ex lignis habebant constructam, quae pendula extensione porrecta defixis in altum stipitibus sustentabatur et surculis, cui ad vicem soli tabularum erat laevigata conjunctio, quam quoties ripas excessisset aqua superfluens occupabat. — Vit. S. Severini cap. 16. (Statt bes keinen Sinn gebenden kurculis der Ausgaben ist ohne Zweisel, wie vorstehend, surculis zu lesen, da bei der großen Aehnlichkeit des langen f und f der alten Schrift letteres statt des ersteren leicht verschrieben oder verlesen werden konnte.)

<sup>\*\*)</sup> Grandidier, Essais historiques et topographiques sur l'église cathédrale de Strasbourg, p. 7.

<sup>\*\*\*)</sup> Dem Daniel Specklin, Werkmeister bes Münsters von 1577 bis 1589, welcher aus ben Urkunden des Stiftsarchivs seine handschriftlich hinterlassenen, altesten Nachrichten über den Kirchenbau zusammentrug, standen ohne Zweifel Quellen von hohem Alter zu Gebote, wie u. a. der von ihm überlieferte, bei Schad, Summum Argentor. Templum, Straßb. 1617, p. 6, so wie bei Schilter in den Anmerkungen zu seiner Ausgabe der Chronif des Jak. von Königshoven, Straßb. 1698. S. 548 nach ihm gegebene Grundriß der ältesten Münsterkirche beweist, welcher in seiner Anlage und innern Raumabtheilung ganz den ältesten christlichen Basiliken entspricht.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Go berichtet die alteste, im 8. Jahrhundert geschriebene Vita S. Galli, bei Pert Monum. Germ. histor. II, p. 14. In der von Walafried Strabo im 9. Jahrh. verfaßten Lebensbeschreibung desselben Heiligen, c. 27. werden die Holzstücke, aus denen die Wande der Kirche gebildet waren, tabulae genannt.

<sup>†)</sup> Τοὺς δ' δίκους έκ σανίδων καὶ γεβόων έχουσι μεγάλους, θολοειδείς, ὅροφον πολὺν επιβάλλοντες. (Große Haufer aber haben sie aus Planken und hindurchgestochtenen Ruthen, von runder Form, mit vielem Schilfrohr überdeckt). Strabo, Geogr. lib. IV, c. 4, 3. Nach Vitruv. Architect. lib. II, c. 1 bestanden sie aus "scandulis robusteis", d. h. starken Planken.

<sup>††)</sup> So u. a. "ex ligneis tabulis" die Kirche bes h. Martin zu Rouen. Greg. Tur. H. Fr. lib. V, 2; die im castrum Thigernum in ber Auvergne, und eine andere zu Limoges, Greg. Tur. Glor. mart. c. 52 u. c. 101; den Bischof Leo von Tours (um 530) rühmt Gregor als einen geschickten Zimmermann und Berfertiger von zierlichen, mit Goldblech überzogenen Holzthurmchen, Hist. Francor. lib. III, 17 u. lib. X, 1.

<sup>†††)</sup> Caes. Bell. G. lib. V, c. 38 seqq. u. c. 52. Tacit. Hist. lib. IV, c. 23.

<sup>††††) 3.</sup> B. tabulata -taualotiu, Reichenauer Gl. bes 8. Sahrh.

Erklarung auf den beschriebenen alt germanischen Saulenbau der Bande hindeutete, und demgemåß tabulata durch kisûli (d. h. wörtlich Gefäule, aus dicht zusammengefügten Saulen gebildete Wandflache), so wie tabulas durch sulin (Saulen) übersetzte.\*) Da man bei dieser vollkommneren Bauweise das oben erwähnte Verstreichen der senkrechten Fugen zu vermeiden bestrebt war, so wendete man, um eine größere Dichtigkeit der Planken= oder Bohlen= wande zu erreichen, das noch heute übliche Verfahren an, indem man die Bohlen entweder durch Holzdübel verband, oder sie vermittelst einer Nuth zusammenfügte. Für das hohe Alter dieses Verfahrens zeugt das frühe Vorkommen der entsprechenden Ausdrücke seit dem 8. Jahr= hundert: incastratura, conjunctio tabularum, tubil und kitubila (Dubel und Gedubel), nuot und ginuoti (Muth); das zu der letteren Verbindung dienende Werkzeug hieß nua, nuoil oder nuhil (sulcatorium, runcina, heute Muthhobel), und wird sammt dem zur Glattung der gespaltenen Holzplatten gebrauchten Schabeisen, plana (scaba, poumscaba), dem Beil (bîhal) und dem Bohrer (nabuger) unter den Werkzeugen genannt, welche nach Karls d. Gr. Gebot auf jedem koniglichen Saalhofe vorhanden sein mußten.\*\*) Es ist anzunehmen, daß man diese Wandplanken nicht nur mit ihren obern Enden in die schon oben S. 326 erwähnte Spange, den sogenannten Wandrahmen, einfügte, sondern daß man sie auch, statt sie, wie die Wandsaulen, mit ihren unteren Enden einfach in die Erde zu graben, schon frühe in einem wagrecht über der Erdschwelle, dem pall oder der stafal (f. oben S. 325) hinlaufenden, und in die Ecksäulen eingezapften Holzstücke einsetzte, wie wir dieses seit dem Anfange des 11. Sahrhunderts in einigen gleich zu erwähnenden Beispielen dieses altgermanischen Holzbaues finden. Doch fehlt es an Zeugnissen für ein früheres Vorkommen,\*\*\*) und die vergleichungsweise spate allgemeinere Einführung dieses Zimmerholzes, auf welches der noch heute übliche Name Schwelle von der genannten Erdanschwellung (althochd. suelli)+) überging, ergibt sich daraus, daß noch in der Bau= ordnung der Stadt Ulm vom 3. 1427++) den Zimmerleuten bei Strafe geboten wird, kein Gebäude ohne Legung folder Schwellen von Eichenholz aufzuführen, so wie auch keine "gemeine Wand" (d. h. gemeinschaftliche Scheidemand zweier Häuser) mehr von bloßen Planken oder Brettern an= zufertigen, sondern es so einzurichten, daß man sie auf beiden Seiten kleiben konne. Ueberhaupt mußte das in der zweiten Halfte des Mittelalters vom freien Lande in den engen Raum der Städte verpflanzte deutsche Haus sich manche Umwandlung und Beschränkung gefallen lassen, welche das neue nachbarliche Verhältniß und die vermehrte Feuersgefahr gebieterisch forderte.

Beit, wie sie auf den vorstehenden Seiten in ihren allgemeinen Grundzügen beschrieben und nachgewiesen ist, und wie sie auch nach in den spåtern Jahrhunderten bei weltlichen bürger- lichen und låndlichen Bauwerken im Wesentlichen fortbestand, im Auge, so werden sich aus ihr neue Gesichtspunkte für eine genauere Auffassung der Kulturverhältnisse in den ersten Jahrhunderten deutscher Geschichte gewinnen, und die unschäftbaren, wenn auch leider oft nur zu dürftigen Nachrichten bei Casar und Tacitus dadurch einigermaßen vervollständigen lassen. Die so oft neueren

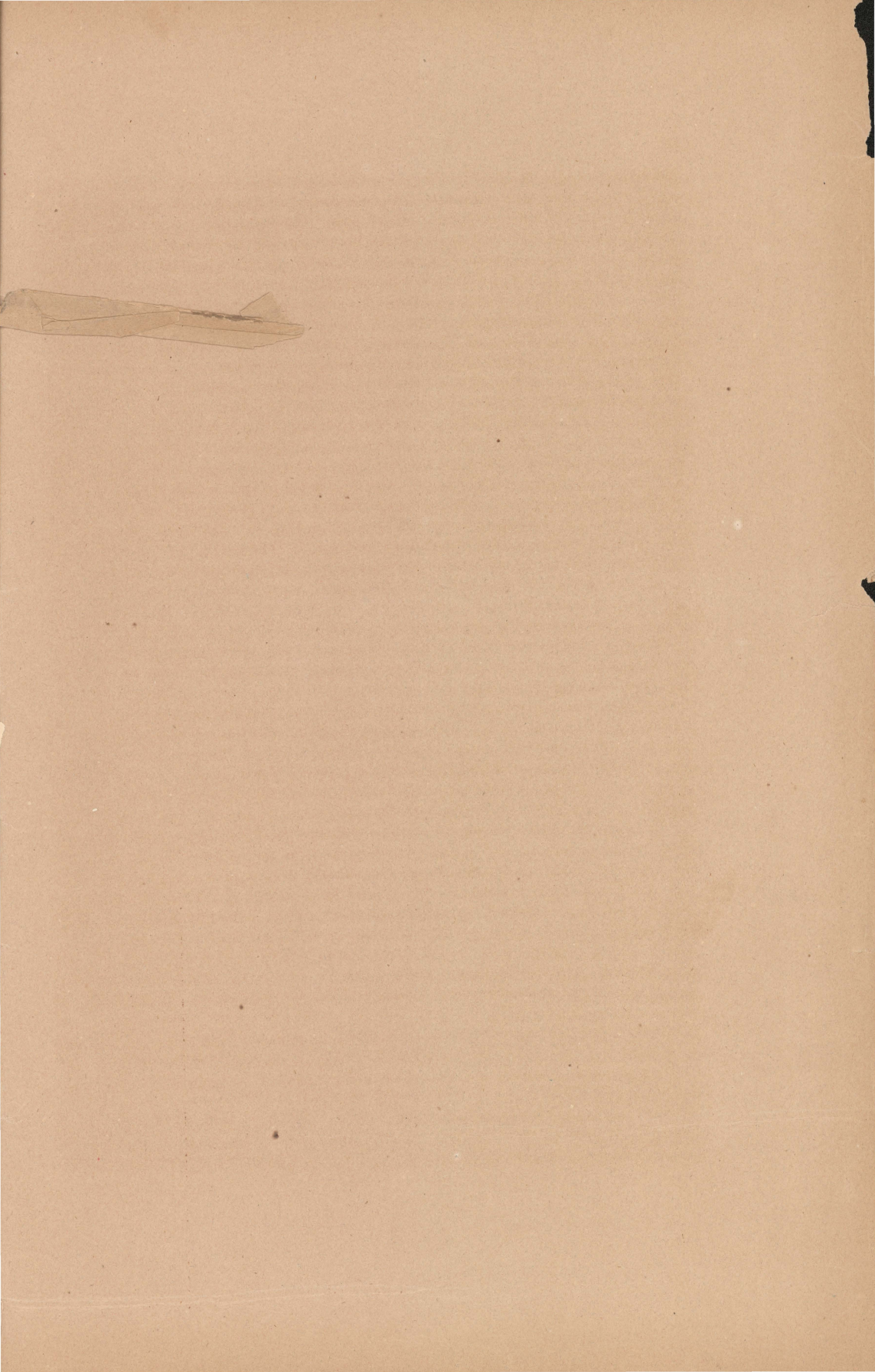
<sup>\*)</sup> Althochd. Gl. bei Schmeller u. gl. Junii aus bem 8-9. Jahrh.

<sup>\*\*)</sup> Capitulare de vill. c. 42. Breviarium rer. fiscal. Karoli vom J. 812. Merkwürdig ift es, daß bei dieser Aufzählung von Werkzeugen zu Zimmerarbeiten niemals die Cage erwähnt wird, sowie der Schreiber dieses die Spuren derselben zur herstellung glatter Flächen an den Langseiten des Holzes an alten Werken dieser Art nicht vor dem 14. Jahrhundert, und überdieß anfangs nur vereinzelt, vorgefunden hat. Bei der unbegrenzten Auswahl gerad gewachsenen, vorzüglichen Sichenholzes, wie sie in den Zeiten, wo die deutschen Wälder vorherrschend aus Eichbäumen bestanden, den Werkleuten zu Gebote stand, konnte zur herstellung glatter Flächen das Spalten des Sichenholzes neben der Anwendung des Beiles und des Schabmessers ausreichen.

<sup>\*\*\*)</sup> Das dem Schreiber dieses vorgekommene alteste stammt aus dem Anfang des 13. Jahrh. Iwein, von hartmann von Duwe, v. 6745. Die hier erwähnte hölzerne Schwelle lag unmittelbar auf dem Erdboden ohne alle Untermauerung.

<sup>+)</sup> Bergl. bas oben S. 325 barüber Befagte. In Betreff ber Etymologie bes Worts f. Grimms deutsche Gramm. II, 32, Nr. 335.

<sup>††) &</sup>quot;Es sollen auch alle vund pegklich Zymmerleut hie zu Blme schweren, daz Sy weder In selb, noch andern leutten, dhain new, noch alt hawß, Stadel, noch Ställe, noch nichthit annders hie zu Blme, nicht mer pawen, noch machen, denne daz Sy an den pewen allen vnnd pegklichen, Aichin schwellen legen süllen, ——". Besonder sol für bas dhain Zymmermann hie zu Blme dhain gemaine wannd von prettern nieman mer pawen noch machen, vnnd süllen die alle in sollichermaße machen, daz man Sy beidenthalb klaibe, ——".



# Verlag von Heinrich Keller in Frankfurt a. M.

### Trachten des driftlichen Mittelalters.

Nach gleichzeitigen Kunftdenkmalen.

Berausgegeben von Professor Dr. J. H. von Hefner-Alteneck.

4. 3 Theile. I. Abth. mit 96 Tafeln. II. Abth. mit 180 Tafeln. III. Abth. mit 144 Tafeln. Coloriet Thir. 325. — oder fl. 585. — Schwarz Thir. 35. — oder fl. 63. —

Dr. J. H. von Hefner-Alteneck. Coloriet Thir. 370. — ober fl. 666. — Schwarz Thir. 37. 10 Sgr. ober fl. 67. 12 fr.

## Annstwerke und Geräthschaften des Mittelalters und der Menaissance.

C. Becker und J. H. von Hefner-Alteneck. gr. 4. Preis fl. 172. 48 fr, ober Thir. 96. -

## Hans Burgkmaiers Turnierbuch.

Heransgegeben von 3. S. von Seiner = Altened.

Mit 28 Tafeln prachtvoll colorirt und bem nöthigen Text. gr. Folio. Breis fl. 75. 36 fr. ober Thir. 42. -

## Die Burg Tannenberg und ihre Ausgrabungen.

Seiner Königl. Soheit bes Großherzogs von Seffen und bei Mhein 20. bearbeitet von

Dr. J. H. von Hefner-Alteneck und Dr. J. W. Wolf.

Mit 12 Tafeln. gr. 4. Geheftet. Preis fl. 5. 24 fr. ober Thir. 3. — Coloriet fl. 18. od. Thir. 10.

Eisenwerke

## Ornamentik der Schmiedekunst

Mittelalters und der Renaissance,

3. S. von Seiner = Altened.

Das gange Wert wird aus 12 Lieferungen beftehen, beren jede 6 Blatt Abbilbungen und ben dazu nöthigen Text enthält

Im Gangen wird das Werf über 400 Gegenstände in Abbildung und Beichreibung geben. Preis pro Lieferung Thir. 1. - oder fl. 1. 48 fr.

#### Stadt-, Tand- und Garten-Häuser.

Ausgeführt zu Frankfurt a. M.

Mit Grundrissen, Façaden und Details.

Bon D. Walluf und S. Rickelhann.

Rebft Beiträgen anderer Architetten.

36 Tafeln. gr. Folio. Preis complet fl. 10. 48 fr. ober Thir. 6. -

#### Alphabete and Shriftmuster

aus Manuscripten und Drudwerken verschiedener Länder, vom XII. bis zum XIX. Jahrhundert.

Bon 3. G. Brandt.

40 Tafeln. cart. Thir. 8. — oder fl. 14. 24 fr.

## v. Meyer, Bur fauna der Vorwelt.

4 Abtheilungen. gr. Folio.

1. 216th.: Foffitien, Sangethiere, Boget und Reptilien aus dem Melaffe Mergel von Deningen. Thtr. 8. ober fl. 14. 24 fr.

II, Abith.: Die Saurier des Muschelkalks mit Rücksicht auf die Saurier ans buntem Sandstein und Keuper. Thr. 33. — ober fl. 59. 24 fr.

III. Abih.: Saurier aus dem Anpferschiefer der Zechstein-Formation. Thir. 8. — oder fl. 14. 24 fr. IV. Abih.: Reptilien aus dem lithographischen Schiefer des Jura. Thir. 24. — oder fl. 43. 24 fr.

## Die deutschen Haiser.

Nach den Bildern des Kaisersaals im Römer zu Franksurt a. M. In Rupfer gestochen und in Farben ausgeführt.

Mit den Lebensbeschreibungen der Kaiser. Bon

Dr. Carl Hagen, Professor der Geschichte in Beibelberg

Albert Schott, Professor ber beutiden Sprache und Literatur am Ghmnasium in Stuttgart.

Gr. Folio. Preis fl. 108. - ober Thir. 60. -

## friedrich hoffstadt's

## sches ABC-Buch,

## Grundregeln des gothischen Styls

für Künstler und Werkleute.

Mit zwei vierzig Borlegeblättern (worunter einige zum Theil ausgeführte Entwürfe) und einer Abhandlung über Geschichte und Restauration der deutschen Baufunft, nebst einem Wortverzeichniffe über deren Runft- und Sandwerts = Ausdrücke.

Preis der Pract-Ausgabe, erste bis sechste Lieferung schwarz Thir. 20. oder fl. 36.

Die Abhandlung über Geschichte und Restauration ber deuschen Bautunft mit vielen Solzschnitten, nebst einem Wortverzeichnisse über deren Kunst- und Sandwerts-Ausdrücke erscheint im Laufe dieses Jahres, von Brosessor J. F. Lange in Marburg, mit theilweiser Benutzung der hinterlassenen Zeichnungen Hoffstabts.

Ueber die Anwendung

## des gothischen Ornaments

bei Einfassungen zu Compositionen.

Mit feche Tafeln Tondruck. Bon

Friedrich Hoffstadt.

gr. Folio. Preis fl. 2. 42 fr. ober Thir. 1. 15 Egr.

## Sammlung don Grundylänen.

Entworfen burch

Friedrich Weinbrenner.

Berausgegeben von mehreren feiner Schüler. Bollftändig in 60 Blättern. Preis fl. 10. 48 fr. ober Thir. 6. -

## Denkmale romanischer Bankunst am Rhein.

heransgegeben von F. Geier und M. Gorz.

4 Lieferungen gr. Folio. Preis ber Lieferung fl. 3. 36 ft. oder Thir. 2. -

#### Gedenkbuch

## friedrich v. Schiller's 100jähr. Aeburtsfeier,

begangen in Frankfurt a. M. den 10. November 1859.

18 Tafeln nebit ausführlicher Beichreibung, Reden, Gedichten u. f. w. gr. 4. Schwarz Preis fl. 3, 36 fr.. Colorirt Preis fl. 8, 6 fr.

## Die heilige Elisabeth u. ihre Hirche zu Marburg

3. F. Lange.

Mit vielen Solgichnitten.

# Bus ullgemeine dentsche Schützenfest

zu Frankfurt a. M., Juli 1862. Ein gedenkbuch.

Mit Benutung ber Schriftstude des Central-Comite's herausgegeben von Dr. Heinr. Weismann.

Mit 20 Tafeln Abbildungen,

gezeichnet von Werdinand Carl Klimfch.

gr. 4. Uncolorirte Ausgabe fl. 4. — ob. Thir. 2, 10 Sgr. Colorirte Prachtausgabe fl. 9. — ob. Thir. 5. 5 Ggr

#### Sphragistisches Album mittelalterlicher Siegel des deutschen hohen Adels.

Fürft zu Sohenlohe-Waldenburg. 1. und 2. Liefr. à Thir. 2. 20 Sgr. ob. fl. 4. 48 fr.

# Der deutsche fürstentag

zu Frankfurt a. M. im August 1863.

Ein Gedenkbuch

mit sechs photographischen Abbildungen.

Rad Sandzeichnungen von Beer, Sohnbaum und Klimid photographirt von J. Schäfer. Gr. Folio. Preis fl. 15. — oder Thir. 8. 10 Sgr.

Ditto fleine Ausgabe. Preis fl. 4. 48 fr. oder Thir. 2. 20 Ggr.